

# مِزْجِ تَابُ وسِائِلاً لَشِّنعَة

بعناية وَاسُرانِ لاشخ بعبر لارَف الطنري

الطبعة الثانية



## منش الأس مجلم وكران بعافية



بعناية وَاسُرافِ ل الني مبرل لرفنا ل لهنري



## بِسْمِ أَللَّهِ ٱلرَّحَمَٰزِ ٱلرَّحِيمِ

﴿ وَأَمَّا مَنَ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ عَوَنَهَى ٱلنَّفْسَ عَنِ ٱلْهَوَى ٤ ﴿ وَأَمَّا مَنَ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ عِونَهَى ٱلْمَأُوكِ ٤ ﴾.

النازعات: ٤١ – ٤١

عَنِ النَّبِيِّ النَّهِ أَنَّهَ قَال: «إِنَّمَا بُعِثْتُ لأَثَّمَ مَكَارِمَ الأَخْلَاقِ».

مستدرك الوسائل: ١٨٧ /١١

## بنيْمُ اللَّهُ الرِّهُ الرَّهُ عِلَيْكُ مِي

الحمد لله ربِّ العالمين وصلّى الله على خير خلقه محمَّد وآله الطّيبين الطّاهرين. وبعدُ، إنَّ تهذيب النّفس والورود بها على حياض الفضائل والمكارم لَهُو من أسمى أهداف الشّريعة الغرّاء؛ لأنَّ النّفس جوهر من روح الرّبّ سبحانه ونفحة قدسيَّة تنزع إلى عالم المعنى والتّكامل قُدِّر لها في هذه النّشأة الدّنيا أنْ تلبس لباس البدن وتنشغل بشواغله وتتقلَّب في حاجاته ويكون لها اختيار وإرادة وجذب ودفع بحسب ما ينطبع فيها من المدركات وتتأثّر به من مداخل الحواس.

وعلى حسب ذلك السّعي والتّأثّر تنمو قوى النّفس وملكاتها في الخير والشّر والحب والبغض، ومن ذلك تتكوّن عقيدة الإنسان في الحياة والموت وما بعد الموت. كما أنَّ شخصيّة المرء تتشكّل بتشكّل نفسه بعلومها وانطباعاتها. وقد تنفصل علوم الإنسان النّظرية عامَّة وما يتعلّق بعقيدته الدّينيَّة النّظريَّة خاصَّة عن التّصوّرات والملكات المتعلّقة بأفعاله وأحكامه العمليَّة المسؤولة عن تكوين منظومة أخلاقه، ولذا قسَّم الحكماء الحكمة إلى حكمة نظريَّة وحكمة عمليَّة.

وقد اعتنى الإسلام ونبيّه وآله ونبيّه بالجانب العملي من الحكمة وما يرتبط بالأخلاق وتزكية النّفس وتحلّيها بالصّفات الجميلة ومجاهدة صفاتها السّيئة وتربيتها على كبح جماح كثير من رغباتها ورهباتها غير المشروعة، ناهيك عن أنَّ الأحكام الشّرعيَّة من الواجبات والمحرّمات والمكروهات والمستحبات نظام يحكم بإلزاماته وترغيباته أفعال الإنسان طبقاً لمصالح معلومة وغير معلومة،



وكذلك نظام الأخلاق الإسلامي الذي يبني النفسيَّة الصَّالحة للتعلَّق بالمبدأ الأعلى والارتقاء بقواها إلى ذروة العدل لتكون مرتفعة عن سحائق الأمور، وعن حبّ الذّات والحرص على الملذّات من دون التّفكّر في نشأتها الآخرة، ومعلوم أنَّ بناء الخلق يتوقّف على مجاهدتها في كثير من مشتهياتها وتصوّراتها الحسيّة.

وهذا الجانب المرتبط باستكشاف النّفس ومعرفة قواها في طغيانها وخورها، وإقبالها وإدبارها، وعدلها وجورها، والسّبل والمسالك المقوّمة لهذه العلل، تكفّلته بأبهى حلة أبوابُ جهاد النّفس من كتاب وسائل الشّيعة للعالم الكبير والهمام النّبيل محمَّد بن الحسن الحرّ العاملي، إذْ جمع فيها عيون كلمات النّبي والمعصومين الله والّتي تؤسّس لحكمة عمليَّة تامَّة الأركان وافية الميزان تضع يد القارئ لها على أنواع تقلّبات النّفس وتمسّكه بحكمة عالية تربو كثيراً على حكمة الحكهاء الأوائل اللّذين عرفوا بعض أسرار النّفس وعللها، إلَّا أنّهم لم تكن عندهم تلك الحكمة الرّبانيَّة الّتي تجمع متفرّقات التّأديبات في هدف جامع وسَفَرٍ قاصد يتطابق عليه الرّبانيَّة اللّتي تجمع متفرّقات التّأديبات في هدف جامع وسَفَرٍ قاصد يتطابق عليه وصفاته، واللّتي تؤسّس الأساس للحكمة النّظريَّة الّتي بموجبها ينبغي أنْ تُساق النّفس بقواها وعلومها وتأديباتها في الحكمة العمليَّة ما دامت بموجب الحكمة النّفس بقواها وعلومها وتأديباتها في الحكمة العمليَّة ما دامت بموجب الحكمة الإلهية المبرهنة تكدح نحو مجد الاقتراب من الرّبّ الخالق الكامل والمطلق لتفوز بالخلود في الملكوت الرّباني.

إنَّ مجلَّة (دراسات علميَّة) وإنْ كانت مهتمَّة بالبحوث المتخصّصة بالفقه والأصول وما يرتبط بها من علوم، إلّا أنَّ العمل على استخراج أبواب جهاد

النّفس وإعادة ترتيبها وتبويبها واختيار المناسب منها وبيان غامضها لمّا كان مرتبطاً بتراث النّبيّ وأهل بيته وشيء من جهة، وما لذلك من مدخليّة في معرفة الأحكام المتعلّقة بأفعال المسلم والحكمة العمليّة، فهو فقه أكبر \_ كها أنَّ موضوعه الجهاد الأكبر \_ من جهة أخرى.

وتضاف إلى هذه وتلك، توصية السلف الصّالح من علمائنا الماضين الله بالرجوع إلى كتاب جهاد النفس من الوسائل، وكذا توصية بعض أعلام العصر الله بالرجوع إليه في معرض جوابه للمؤمنين عمّا ينبغي أن يقرؤوه في مجال الأخلاق، على أنّ نفس الرجوع إلى كتاب الوسائل غير متيسّر لأغلب المؤمنين؛ فلذلك كلّه ارتأت مجلّة (دراسات علميّة) أنْ تنشر هذا السّفر الخالد.

ومن هنا التمسنا من سماحة الشَّيخ عبد الرِّضا الهندي الله تولِّي هذه المهمَّة والإشراف عليها فتفضَّل بالإجابة \_ مشكوراً \_ سائلين المولى أن يجعل ذلك الجهد في صحيفة أعماله.

وفي الختام نتقدَّم بجزيل الشّكر لكلّ من ساهم في إخراج هذا العمل بهذه الحلَّة، ونخصّ بالذّكر منهم فضيلة الشَّيخ على المظفر على.

نسأل الله تبارك وتعالى قبول هذا العمل، وحصول الأثر الذي رجوناه منه، وأنْ يكون مساهمةً فاعلةً في ترويج منهاج الدين والحكمة الإلهيَّة بحقَّ محمَّد وآله الطيبين الطاهرين.

مجلَّة دراسات علميَّة غرَّة ربيع الأوَّل ١٤٣٧هـ

## بهوالقرارعمولورهم

الحمد لله ربِّ العالمين والصّلاة والسّلام على خير خلقه محمَّد وآله الطّاهرين، واللعن الدّائم على أعدائهم أجمعين.

لا ريب في أنَّ بناء الإنسان وتربيته وسوقه نحو الكهال بالمعرفة والتّحلّي بمحاسن الصّفات هو الغاية القصوى من خلقه، ولأجل ذلك بعث الله تعالى الأنبياء وأنزل الكتب السّهاوية والشّرائع الإلهيَّة.

فالتّخلّي عن ذمائم الأخلاق ورذائلها، والتّحلّي بشرائف الصّفات وفضائلها، ومجاهدة النّفس ومشتهياتها، وقهرها على ملازمة الطّاعات، ومجانبة المنهيّات، ومراقبتها على مرّ الأوقات، ومحاسبتها، وكسر قواها، ومعاكسة شهواتها، أفضلُ الجهاد، كما روي: (أفضل الجهاد مَن جاهد نفسه الّتي بين جنبيه)، بل هو الجهاد الأكبر على ما روي من أنَّ رسول الله عليهم الجهاد الأكبر)، فقيل يا رسول الله: ما بقوم قضوا الجهاد الأصغر وبقي عليهم الجهاد الأكبر)، فقيل يا رسول الله: ما الجهاد الأكبر؟ قال: (جهاد النّفس).

فمع ما في ساحات المعارك من مشاق مكابدة العدو، وتحمّل السّهر، والتّعب، والحرّ، والبرد، والجوع، والعطش، والخوف، وثقل السّلاح، والبعد عن الأهل، والتّغرّب عن الأوطان، نرى أنّ الدّواعي كلها تُملي على المجاهد مدافعة العدو، واستئصال شأفته، ولكن على العكس من ذلك تماماً في جهاد النّفس فإنّ الدّواعي تصحبها كلّ المغريات والشّهوات والتّأويلات وطول الأمل وحبّ الدّنيا



ومضلّات الفتن، وكثير ممّا تلتبس فيه صورة العدوّ وتخفى معالمه لذلك كان جهاده أعظم وأكبر.

هذا، وإنّ لتحصيل معالى الأخلاق شروطاً وآداباً وضوابط للمتلبّس بها، ووظائف لمن أراد شيئاً منها، لا أنّ تحصيلها كيفها اتفق يثمر.. ومن ثَمّ، فحريٌّ بطالب هذه الأخلاق الرّجوع إلى علماء الأديان من الأنبياء والأوصياء هيُّ؛ لأنّهم الطّبيب الدّوّار بطبّه، لئلا يضيع سعيه، ويخمد جدّه، ولذا ترى أنَّ بعض الطالبين لم يزدد إلّا بعداً عن الله تعالى وقسوة وظلهاً، وما كان ذلك إلّا لعدم مراعاة الشّر ائط والآداب، وأخذها من غير أهلها.

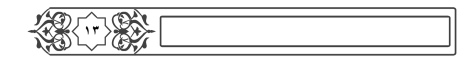
كما أنَّ علماءنا الأبرار الله لم يألوا جهداً فيما صنّفوا في الحديث والأخلاق وغيرهما مما وصل إليهم من ذلك .

وقد جمع الحرُّ العاملي ﴿ فِي كتابه الجليل وسائل الشَّيعة (أبواب جهاد النَّفس) من الرَّوايات في التَّربية والأخلاق وتهذيب النَّفس ومحاسبتها ما هو مناسب لما ينبغى للمؤمن أنْ يتأدب ويأخذ به.

وقد رتبه في أبواب عديدة، مبتدئاً بالرّوايات الّتي ترتبط بمكارم الأخلاق والحثّ على التّحلّي بها، ثُمَّ عطف في أبوابٍ لاحقة بنقل الرّوايات الّتي ترتبط بذمائم الأخلاق والنّهي عنها.

ثمَّ عقَّب بها يوجب محو آثار الذّنوب والآثام وذمائم الأخلاق، بذكر الاستغفار والتّوبة وشروطها.

وَختمَ (أبواب جهاد النّفس) بـ (باب وجوب الحذَر من عرض العمل على الله على ورسوله على والأئمة الله على النّفاتة تربويّة منه في زرع حالة الحذر



والمراقبة في نفس الإنسان، لكون أعماله في حال العرض وباستمرار على الله سبحانه وتعالى وعلى النبي على والأئمَّة المهديين على وهذا بحد ذاته يكون مدعاة للاستقامة حياءً أو خوفاً لكل من كان له قلب أو ألقى السّمع وهو شهيد.

هذا، ولم يتمّ التصرّف في عناوين الأبواب بل ولا مضامينها إلّا اليسير حسب الغرض الّذي كان من وراء هذا التّلخيص، وكان العمل ضمن الفقرات التّالية:

- ١. حذف الأسانيد.
- ٢. حذف المكرّرات.
- ٣. تتميم الكثير من الأحاديث.
- إضافة الآيات القرآنية الشريفة في مستهل الأبواب؛ لتشتمل المجموعة على المقصود كتاباً وسُنَّة، واستعنت بعض الشيء بكتاب البحار وجامع أحاديث الشيعة.
- ٥. حذف بعض الرّوايات الّتي يتشابه مضمونها وتحتاج إلى بعض التّوجيه والتّأويل استغناءً عنها بغيرها، لأنَّ عمليّة التّوجيه والتّأويل بحث علمي قد يشوبه الغموض ويحتاج إلى الاستعانة بأدوات علميَّة، والمقصود بهذا الإيجاز التّذكير بالقيم الأخلاقيّة على فطريتها وبداهتها بعيداً عن المباحث العلميَّة التّفصيليَّة.
- 7. توضيح بعض المفردات أو الفقرات الغامضة في الهامش، بالاستعانة بالمصادر المشهورة كبحار الأنوار ومرآة العقول للمجلسي ، والوافي للكاشاني ، وشرح نهج البلاغة، والتّحقيق في كلهات القرآن الكريم للمصطفوي وغيرها.
- ٧. كان المناسب ترتيب الأحاديث في مختلف الأبواب بحسب ترتيب المعصومين الله فيبتدأ بها رُوي عن النبي الله منه ما رُوي عن أمير المؤمنين الله المعصومين الله فيبتدأ بها رُوي عن النبي الله منه المعصومين الله فيبتدأ بها رُوي عن النبي الله منه المعصومين الله فيبتدأ بها رُوي عن النبي الله منه المعصومين الله فيبتدأ بها رُوي عن النبي الله فيبتدأ بها رُوي عن المعصومين الله فيبتدأ بها رُوي عن النبي الله فيبتدأ الله فيبتدأ بها رُوي عن النبي الله فيبتدأ الله فيبتدأ بها رُوي عن النبي الله فيبتدأ الله فيبتدأ



وهكذا إلَّا أَنَّنَا أَبقيناها على ما جرى عليه الشيخ الحرِّ عليه مراعاةً للجوانب التي لاحظها عند ترتيبها والتي (منها) مستوى اعتبار المصادر التي نقل عنها عليه.

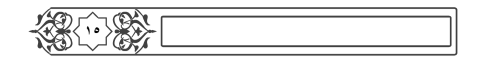
ولا يفوتنا لفت نظر القارئ الكريم إلى أنَّه قد جاء في عناوين كثير من الأبواب إثبات أحكام شرعيّة من وجوب وحرمة وغيرهما كه (باب وجوب الورع) و (باب تحريم قسوة القلب).

وهذه الأحكام (منها) ما هو ثابت شرعاً بنصوص واضحة من الكتاب والسُّنَة أو شهادات بينة من العقل الفطري، ولا محل للتقليد فيها. (ومنها) أحكام يحتاج إثباتها إلى تخصص، ولكن الحكم المذكور في الباب أجمع لكل ما يطلب لأجل التحلي بالفضائل ومكارم الأخلاق. وهي بعد ممَّا يسوغ تطبيق العمل على وفقه ككونها موافقة للاحتياط أو أجمع للشر وط المختلف في اعتبار بعضها.

وإذا كان في الأمور الّتي حكم عليها بحكم من الصّفات النّفسيّة فإنَّ ما ذكره صاحب الوسائل يوافق رأي المشهور وهو الأقرب من تمكّن المكلَّف من التّحكم في صفاته وملكاته النّفسيّة من خلال العمليّة التّربويّة.

وفي الختام أسأل الله تبارك وتعالى بالنّبي على وآله الطّاهرين على أنْ يزيّننا بمكارم الأخلاق ومحاسن الفعال ويجنّبنا الزّيغ والزّلل ليحسُنَ عند العرض موقفنا، ويَشرُفَ أمام رسوله وآله الميامين مكاننا، إنّه سميع مجيب.

النَّجف الأشرف جوار الرَّوضة العلويَّة المقدَّسة



#### نبذة عن الشَّيخ الحرّ العاملي على وكتاب وسائل الشّيعة:

الشّيخ الحرّ العاملي ﴿ اللَّهِ اللَّهِ

هو: الشَّيخ محمَّد بن الحسن بن عليّ بن محمَّد بن الحسين الحرّ العاملي المشغري. كان مولده في قرية مشغرة (٢) ليلة الجمعة ثامن رجب سنة ١٠٣٣هـ. وينتهي نسبه إلى شهيد الطَّف الحرّ بن يزيد الرّياحي ﴿ (٣) .

أساتذته:

أ. في قريته:

١. أبوه.

٢. عمّه الشَّيخ محمَّد الحرّ.

٣. جدّه لأمّه الشَّيخ عبد السَّلام بن محمَّد الحرّ.

٤. خال أبيه الشَّيخ علىّ بن محمود.

#### ب. في قرية جبع:

١. عمّه الشَّيخ محمَّد الحرّ أيضاً.

٢. الشَّيخ زين الدّين بن محمَّد بن الحسن بن زين الدّين.

٣. الشَّيخ حسين الظَّهيري.

(١) اعتمدنا في هذه النبذة على ما كتبه الشّيخ الحرّ على بقلمه الشّريف في كتابه أمل الآمل.

(٢) مشغرة قرية من قرى دمشق من ناحية البقاع. معجم البلدان ٥/ ١٣٤.

(٣) يلاحظ مقدّمة تحقيق أمل الآمل: ١/ ٨.



#### أبرز تلامذته:

- ١. الشَّيخ أبو الحسن بن محمَّد النّباطي العاملي.
- ٢. السّيد محمَّد بن زين العابدين الموسوي العاملي.
  - ٣. المولى محمَّد فاضل ابن المولى مهدي المشهدي.
- ٤. المولى محمَّد صادق ابن الحاج قربان على المشهدي.
  - ٥. المولى محمَّد حسين البغمجي المشهدي.
  - المؤرخ المير محمَّد إبراهيم الحسيني القزويني (١).

#### أهم كتبه ورسائله:

- الجواهر السنيَّة في الأحاديث القدسيَّة، وهو أوَّل كتبه، كما أنَّه أوَّل من جمع هذه الأحاديث كما ذكر صاحب الأعيان (٢).
  - ٢. الصّحيفة الثّانية من أدعية على بن الحسين المناها وهو غير الصّحيفة الكاملة.
- ٣. تفصيل وسائل الشّيعة إلى تحصيل مسائل الشّريعة، وهو المُستخرَج منه هذا الكتاب.
  - ٤. فهرست وسائل الشّيعة.
- هداية الأمَّة إلى أحكام الأئمَّة الله ، وهو منتخب من وسائل الشيعة الكبير مع حذف الأسانيد والمكرّ رات (٣).

<sup>(</sup>١) يلاحظ مقدّمة تحقيق أمل الآمل: ١/ ١٧ \_ ١٨.

<sup>(</sup>٢) يلاحظ مقدّمة وسائل الشيعة: ١/ ٨٦.

<sup>(</sup>٣) يلاحظ المصدر السابق.



- ٦. الفوائد الطّوسيَّة.
- ٧. إثبات الهمداة بالنّصوص والمعجزات.
  - ٨. أمل الآمل في علماء جبل عامل.
  - ٩. الفصول المهمَّة في أصول الأئمَّة.
- ١٠. رسالة الإيقاظ من الهجعة بالبرهان على الرّجعة.
  - ١١. رسالة في الرّدّ على الصّوفيّة.
- 17. ديوان شعر يقارب عشرين ألف بيت أكثره في مدح النبي الله والأئمَّة الله، وفيه منظومة في المواريث، ومنظومة في الزّكاة، ومنظومة في الهندسة، ومنظومة في تاريخ النبي الله والأئمَّة الله(١٠).

#### أقوال العلماء فيه:

- 1. معاصره العلّامة الأردبيلي (ت ١١٠١هـ): (الشَّيخ الإمام العلّامة، المحقّق، المدقق، جليل القدر، رفيع المنزلة، عظيم الشّأن، عالم، فاضل، كامل، متبحر في العلوم، لا يحصى فضائله ومناقبه، مدَّ الله تعالى في عمره، وزاد الله تعالى في شرفه)(٢).
- ٢. معاصره الآخر السيِّد علي خان المدنيّ الشيرازي (ت ١١٢٠هـ): (علمٌ لا تباريه الأعلام، وهضبة فضل لا يفصح عن وصفها الكلام، أرجت أنفاس فوائده أرجاء الأقطار، وأحيت كل أرض نزلت بها فكأنها لبقاع الأرض أمطار، تصانيفه

(١) أمل الآمل في علماء جبل عامل: ١/ ١٤١ \_ ١٤٥.

<sup>(</sup>٢) جامع الرّواة: ٢/ ٩٠.



في جبهات الأيام غرر ، وكلماته في عقود السطور درر، وهو الآن قاطن بأرض العجم، ينشد لسان حاله:

### أنا ابن الذي لم يُخْزِني في حياته ولم أُخْزِهِ لَّا تَغَيَّب في الرَجَمْ

يحيي بفضله مآثر أسلافه، وينشئ مصطحباً ومغتبقاً برحيق الأدب وسلافه، وله شعر مستعذب الجنا، بديع المجتلى والمجتنى)(۱).

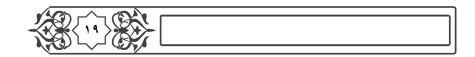
- ٣. العلّامة النّوري (ت ١٣٢٠هـ): (العالم الكامل، المتبحّر الخبير، المحدِّث النّاقد البصير، ناشر الآثار، وجامع شمل الأخبار، الشَّيخ محمَّد بن الحسن الحرّ العاملي (قدّس الله تعالى روحه الزّكيّة) (٢).
- ٤. الشَّيخ عباس القميّ (ت ١٣٥٩هـ) صاحب مفاتيح الجنان: (شيخ المحدِّثين وأفضل المتبحّرين العالم الفقيه النبّيه المحدِّث المتبحّر الورع الثقة الجليل أبو المكارم والفضائل، صاحب المصنّفات المفيدة، منها الوسائل الّذي مَنَّ على المسلمين بتأليف هذا الجامع الّذي هو كالبحر لا يساجل) (٣).
- ٥. الشَّيخ الأميني (ت ١٣٩٢هـ) \_ صاحب الغدير \_: (مجدِّدُ شرفِ بيته الغابر، تَقلَّد شيخوخة الإسلام على العهد الصَّفويّ، وقد اختصه المولى تعالى بتوفيق باهر قَلَ مَن ضاهاه فيه، فنشر أحاديث أئمّة الدِّين صلوات الله عليهم) (٤).

<sup>(</sup>۱) سلافة العصر: ٣٦٧. الذي ترجم فيه لأدباء القرن الحادي عشر، وانتهى من تأليفه عام ١٠٨٢هـ.

<sup>(</sup>٢) مستدرك الوسائل ومستنبط المسائل: ١/ ٦٠.

<sup>(</sup>٣) الكني والألقاب: ٢/ ١٧٦.

<sup>(</sup>٤) شهداء الفضيلة: ٢١٠.



#### وفاته:

توفي في اليوم الحادي والعشرين من شهر رمضان المبارك سنة ١١٠٤ه، ودفن في إيوان حجرة من حجرات صحن الانقلاب في حرم الإمام الرّضا الله الله كتاب وسائل الشّيعة:

لقد كانت الكتب الأربعة \_ الكافي ومن لا يحضره الفقيه والتهذيب والاستبصار \_ والتي تسمى بالجوامع الحديثيّة الأوّليَّة هي مرجع الفقهاء في في أبحاثهم إلى القرن الحادي عشر الهجري، ثُمَّ على أثر نشوء الحركة الأخباريّة وعنايتها بجمع كتب الحديث من مختلف بقاع الأرض انبثقت في القرن الحادي عشر ثلاثة مجاميع حديثيّة ثانويّة جمعت شتات ما ورد عن أهل البيت لله في بطون مختلف الكتب، وهي: الوافي وبحار الأنوار والوسائل، ولكلِّ من هذه الجوامع مميزاته.

أمَّا وسائل الشَّيعة فقد استغرق تأليفه قرابة عشرين عاماً \_ حسب ما صرَّح مؤلفه طاب ثراه في مقدَّمته \_ وقد جمع فيه بالإضافة إلى الكتب الأربعة صنفين من الكتب:

الصّنف الأوَّل: هو ما نقل عنه مباشرة، مثل بقيّة مؤلفات الشَّيخ الصّدوق، وكتاب المحاسن للبرقي، وبصائر الدّرجات لمحمَّد بن الحسن الصّفار، ومختصره للحسن بن سليان الحليّ، ومؤلفات الشَّيخ المفيد والسّيِّد المرتضى، وقرب الإسناد للحميري، ومسائل عليّ بن جعفر، ونهج البلاغة وغير ذلك من المؤلفات النّاقلة

<sup>(</sup>١) يلاحظ مقدّمة تحقيق أمل الآمل: ١/ ٥٢.



لآثار أهل البيت عليتلا.

الصّنف الثّاني: كتب نقل عنها بالواسطة على ما صرّح النّاقل عنهم، ككتاب معاوية بن عيّار، وكتاب موسى بن بكر، وكتاب نوادر البزنطى، وغير ذلك.

وهذا الكتاب منذ تأليفه أصبح هو مرجع الفقهاء في أبحاثهم العالية وقلّما تجدهم يرجعون إلى الجوامع الأوَّليَّة، لاستغنائهم به عنها، إذ يمتاز بتبويبه على أبواب الفقه جميعها من كتاب الطّهارة إلى كتاب الدّيات، وجمعه في كل باب ما يتعلّق به من أحاديث موجودة في مصادره، بالإضافة إلى الاقتصار على موضع الشّاهد في كل باب، وذكر مصدره والسّند في ذلك المصدر إلى الأئمَّة المَّخِينَ.



# المول و المالية والمالية والما

#### ١. باب وجوب جهاد النّفس

١- قال تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ جَاهَدُوا فِينَا لَنَهْدِيَنَّهُمْ سُبُلَنَا ۚ وَإِنَّ اللهَ لَمَعَ الْمُحْسِنِينَ ﴾ (١).

٢ ـ قال تعالى: ﴿ وَأَمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ وَنَهَى النَّفْسَ عَنِ الْمُوَىٰ \* فَإِنَّ الجُنَّةَ هِى المُأْوَىٰ ﴾ (٢).

٣- قال تعالى: ﴿ وَنَفْسٍ وَمَا سَوَّاهَا \* فَأَهُمَهَا فُجُورَهَا وَتَقْوَاهَا \* قَدْ أَفْلَحَ مَن

 زَكَّاهَا \* وَقَدْ خَابَ مَن دَسَّاهَا ﴾ (٣).

٤- عن أبي عبدالله عليه أنَّ النّبي عبد سَريّة فلمّ رجعوا قال: مرحباً بقوم قضوا الجهاد الأصغر وبقي عليهم الجهاد الأكبر، فقيل: يا رسول الله ما الجهاد الأكبر؟ قال: جهاد النّفس.

٥- قال أبو عبدالله عليه الحمل نفسك لنفسك لنفسك فإنْ لم تفعل لم يحملك غرك.

٦- قال أبو عبدالله عليه الرجل إنَّك قد جُعِلتَ طبيب نفسك، وبُيِّن لك الدّاء(٥)،

(١) العنكبوت: ٦٩.

(٢) النازعات: ٤١.

(٣) الشَّمس: ٧ - ١٠.

(٤) (احمل نفسك) أي ارفعها عن مواضع المذلّة والهوان وانقلها إلى برّ الأمان وخُذ على عاتقك مسؤولية ذلك وثمرته (لنفسك) للوصول بها إلى ﴿جَنَّاتٍ تَجْرِي مِن تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا وَمَسَاكِنَ طَيَّبَةً في جَنَّاتٍ عَدْن وَرضْوَانٌ مِّنَ اللّهِ أَكْبَرُ ذُلِكَ هُوَ الْفَوْرُ الْعَظِيمُ ﴾.

(٥) داء النفس هو الأخلاق الذّميمة والذّنوب المهلكة.



وعُرّفت آية الصّحّة (١)، ودُلِلتَ على الدّواء (٢)، فانظر كيف قيامك على نفسك.

٧- قال أبو عبدالله عليه المسلم لرجل: اجعل قلبك قريناً برّاً (٣)، وولداً واصلاً (٤)، واجعل مالك عارية واجعل علمك والداً تتبعه، واجعل نفسك عدوّاً تجاهده (٥)، واجعل مالك عارية تردّها (٢).

٨- ومن ألفاظ رسول الله على: الشّديد (٧) من غلب نفسه.

٩- عن الصّادق جعفر بن محمَّد السَّه قال: من لم يكن له واعظ من قلبه
 وزاجر من نفسه ولم يكن له قرين مرشد استمكن عدوّه من عنقه.

١١- عن الصّادق السِّن قال: من ملك نفسه إذا رغب وإذا رهب وإذا اشتهى

(١) وهي العلامات التي بيَّنها الله ورسوله والعترة الهادية كيُّظ.

(٢) دواء النفس هو التوبة والاستغفار ومجالسة الأخيار ومجانبة الأشرار والزهد في الدّنيا و التضرع إلى الله والتوسل به والتوكل عليه والعمل بمرضاته واجتناب معصيته.

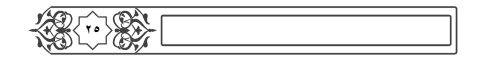
(٣) (القرين البار) المصاحب الصالح الّذي يهديك إلى ما ينفعك.

(٤) (الولد الواصل) هو الّذي لا يفعل ما يؤذيك أصلاً.

(٥) شبّه النفس الأمَّارة بالعدو لأنَّها أعدى عدوّ للإنسان إنْ لم يجاهدها ويقتل أمانيها القاتلة قتلته وأردَته.

(٦) شبّه المال بالعارية لينبّه على أنَّه مستردٌ لا يدوم في يدك فلا موجب للتعلّق به.

(٧) الشّديد: الشّجاع. وفي رواية أخرى هكذا (إنَّ الشّديد ليس من غلب الناس، ولكنّ الشّديد من غلب نفسه).



وإذا غضب وإذا رضي حرّم الله جسده على النّار.

١٢- عن النّبي على قال: إنَّ أفضل الجهاد من جاهد نفسه الّتي بين جنبيه.

١٣- وعنه ﷺ أنَّه قال: المجاهد من جاهد نفسه.



#### ٢- باب الفروض على الجوارح ووجوب القيام بها

١- عن أبي عبدالله على حديث طويل \_ قال: إنَّ الله فرض الإيان على جوارح ابن آدم وقسَمَه عليها وفرّقه فيها، فليس من جوارحه جارحة إلَّا وقلا وكلت من الإيان بغير ما وكلت به أُختها \_ إلى أنْ قال \_: فأمّا ما فرض على القلب من الإيان فالإقرار والمعرفة والعقد والرّضا والتسليم بأنْ لا إله إلَّا الله وحده لا شريك له إلها واحداً لم يتّخذ صاحبة ولا ولداً، وأنّ محمّداً عبده ورسوله على القلب من والإقرار بها جاء من عند الله من نبي أو كتاب، فذلك ما فرض الله على القلب من الإقرار والمعرفة وهو عمله، وهو قول الله ﴿: ﴿إِلَّا مَنْ أُكُرِهَ وَقَلْبُهُ مُطْمَئِنُ الْقُلُوبُ ﴿(٢) وقال: ﴿الَّذِينَ قَالُوا آمَنَا بِالإِيمَانِ ﴾ (١) وقال: ﴿أَلا بِذِكْرِ الله تَطْمَئِنُ الْقُلُوبُ ﴾ (٢) وقال: ﴿الَّذِينَ قَالُوا آمَنَا على القلب من الإقرار والمعرفة وهو عمله، وهو رأس الإيمان، وفرض الله على اللسان يُحاسِبُكُم بِهِ اللهُ فَيَغْفِرُ لَمِن يَشَاءُ وَيُعَذّبُ مَن يَشَاءُ ﴾ (١) فذلك ما فرض الله على القلب من الإقرار والمعرفة وهو عمله، وهو رأس الإيمان، وفرض الله على اللسان القول والتعبير عن القلب بها عقد عليه وأقرّ به قال الله تبارك وتعالى اسمه: القول والتعبير عن القلب بها عقد عليه وأقرّ به قال الله تبارك وتعالى اسمه: ﴿ وَقُولُوا لِلنّاسِ حُسْنًا ﴾ (٥) وقال: ﴿قُولُوا آمَنًا بِالّذِي أُنزِلَ إِلَيْنَا وَأُنزِلَ إِلْمَنَا وَأُنزِلَ إِلَيْنَا وَأُنزِلَ إِلَيْنَا وَأُنزِلَ إِلَيْنَا وَأُنزِلَ إِلَيْنَا وَأُنزِلَ إِلْمُعَنِيْ وَالْمُنْ

(١) النحل: ١٠٦.

<sup>(</sup>٢) الرعد: ٢٨.

<sup>(</sup>٣) المائدة: ١٤.

<sup>(</sup>٤) البقرة: ٢٨٤.

<sup>(</sup>٥) البقرة: ٨٣.



وَإِهْكُمْ وَاحِدٌ وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ ﴾ (١) فهذا ما فرض الله على اللّسان وهو عمله، وفرض على السّمع أنْ يتنزّه عن الاستهاع إلى ما حرّم الله، وأنْ يعرض عمّا لا يحلّ له ممّا نهى الله عنه، والإصغاء إلى ما أسخط الله على، فقال في ذلك: ﴿وَقَدْ نَزَّلَ عَلَيْكُمْ فِي الْكِتَابِ أَنْ إِذَا سَمِعْتُمْ آيَاتِ الله يُكفَرُ بِمَا وَيُسْتَهْزَأُ بِمَا فَلا تَقْعُدُوا مَعَهُمْ عَلَيْكُمْ فِي الْكِتَابِ أَنْ إِذَا سَمِعْتُمْ آيَاتِ الله يُكفَرُ بِمَا وَيُسْتَهْزَأُ بِمَا فَلا تَقْعُدُوا مَعَهُمْ عَلَيْكُمْ فِي الْكِتَابِ أَنْ إِذَا سَمِعْتُمْ آيَاتِ الله يُكفَرُ بِمَا ويُسْتَهْزَأُ بِمَا فَلا تَقْعُدُوا مَعُهُمْ عَنِ اللّهَوْمُ الظّالِينَ ﴿ (٢) وقال: ﴿وَإِمّا يُسِينَكَ الشّيْطَانُ فَلا تَقْعُدُ بَعْدَ الذّكْرَى مَعَ الْقُوْمِ الظّالِينَ ﴾ (٢) وقال: ﴿فَالَتَهُمُ اللهُ وَأُولَئِكَ اللّهِ مِبَادِ هُولَئِكَ اللّهُ وَأُولَئِكَ اللّهُمُ اللهُ وَأُولَئِكَ هُمْ أُولُولِكَ اللّهُ مِنْ وَالّذِينَ هُمْ لِلزّكَاةِ فَاعِلُونَ ﴾ (١ وقال: ﴿وَإِذَا مَرُّوا بِاللّغُو مَعْرِضُونَ \* وَالّذِينَ هُمْ لِلزّكَاةِ فَاعِلُونَ ﴾ (١ وقال: ﴿وَإِذَا مَرُّوا بِاللّغُو مَرُّوا عِنْهُ ﴿ وَالّذِينَ هُمْ لِلزّكَاةِ فَاعِلُونَ ﴾ (١ وقال: ﴿وَإِذَا مَرُّوا بِاللّغُو مَرُّوا عَنْهُ ﴾ (١ وقال: ﴿وَإِذَا مَرُّوا بِاللّغُو مَرُّوا وقال: ﴿ وَإِذَا مَرُّوا بِاللّغُو مَرُّوا وقال: ﴿ وَإِذَا مَرُّوا بِاللّغُو مَرُّوا وقال: ﴿ وَإِذَا مَرُّوا بِاللّغُو مَرُّوا وقال اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى السّمع من الإِيهان أَنْ لا يضعني إلى ما لا يحلّ له وهو عمله وهو من الإيهان، فقال تبارك ومْن يعرض عمّا نهي الله عنه ممّا لا يحلّ له وهو عمله وهو من الإيهان، فقال تبارك وأنْ يعرض عمّا نهي الله عنه ممّا لا يحلّ له وهو عمله وهو من الإيهان، فقال تبارك

(١) العنكبوت: ٤٦.

(٢) النساء: ١٤٠.

(٣) الأنعام: ٦٨.

(٤) الزمر: ١٨، ١٨.

(٥) المؤمنون: ١ – ٤.

(٦) القصص: ٥٥.

(٧) الفرقان: ٧٢.



وتعالى: ﴿قُل لِّلْمُؤْمِنِينَ يَغُضُّوا مِنْ أَبْصَارِهِمْ وَيَحْفَظُوا فُرُوجَهُمْ ﴾(١) أَنْ ينظروا إلى عوراتهم، وأنْ ينظر المرء إلى فرج أخيه ويحفظ فرجه أنْ ينظر إليه وقال: ﴿ قُل لِّلْمُؤْمِنَاتِ يَغْضُضْنَ مِنْ أَبْصَارِهِنَّ وَيَخْفَظْنَ فُرُوجَهُنَّ ﴾ (٢) من أنْ تنظر إحداهن إلى فرج أُختها وتحفظ فرجها من أنْ ينظر إليها وقال: كلّ شيء في القرآن من حفظ الفرج فهو من الزّنا إلّا هذه الآية فإنّها من النّظر، ثمَّ نَظَم ما فرض على القلب والبصر واللّسان في آية أُخرى فقال: ﴿ وَمَا كُنتُمْ تَسْتَتِرُونَ أَن يَشْهَدَ عَلَيْكُمْ سَمْعُكُمْ وَلا أَبْصَارُكُمْ وَلا جُلُودُكُمْ اللهِ اللهِ عَلَيْكُمْ سَمْعُكُمْ وَلا أَبْصَارُكُمْ وَلا جُلُودُكُمْ والأفخاذ وقال: ﴿ وَلا تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ إِنَّ السَّمْعَ وَالْبُصَرَ وَالْفُؤَادَ كُلُّ أُولَئِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْئُولاً ﴾(٤) فهذا ما فرض الله على العينين من غضّ البصر وهو عملهما، وهو من الإيمان، وفرض على اليدين أنْ لا يبطش بهما إلى ما حرّم الله، وأنْ يبطش بها إلى ما أمر الله ، وفرض عليهما من الصَّدقة وصلة الرّحم والجهاد في سبيل الله والطُّهور للصلوات، فقال تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الصَّلاةِ فَاغْسِلُوا وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيَكُمْ إِلَى المَرَافِق وَامْسَحُوا برُءُوسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى الْكَعْبَيْنِ ﴾(٥) وقال: ﴿فَإِذَا لَقِيتُمُ الَّذِينَ كَفَرُوا فَضَرْبَ الرِّقَابِ حَتَّى إِذَا أَثْخَنتُمُوهُمْ فَشُدُّوا الْوَثَاقَ فَإِمَّا مَنَّا بَعْدُ وَإِمَّا فِدَاءً حَتَّى تَضَعَ الحَرْبُ

(١) النور: ٣٠.

<sup>(</sup>٢) النور: ٣١.

<sup>(</sup>٣) فصّلت: ٢٢.

<sup>(</sup>٤) الإسراء: ٣٦.

<sup>(</sup>٥) المائدة: ٦.



أَوْزَارَهَا ﴾(١) فهذا ما فرض الله على اليدين لأنَّ الضّرب من علاجهما، وفرض على الرّجلين أنْ لا يمشي بهما إلى شيء من معاصى الله، وفرض عليهما المشي إلى ما يرضي الله ﷺ فقال: ﴿ وَلا تَمْشِ فِي الأَرْضِ مَرَحًا إِنَّكَ لَن تَخْرِقَ الأَرْضَ وَلَن تَبْلُغَ الجِبَالَ طُولاً ﴾(٢) وقال: ﴿وَاقْصِدْ فِي مَشْيكَ وَاغْضُضْ مِن صَوْتِكَ إِنَّ أَنكَرَ الأَصْوَاتِ لَصَوْتُ الحَمِيرِ ﴾(٢) وقال: فيها شهدت به الأيدي والأرجل على أنفسهما وعلى أربابها من تضييعها لما أمر الله به وفرضه عليها: ﴿الْيَوْمَ نَخْتِمُ عَلَى أَفْوَاهِهُمْ وَتُكَلِّمُنَا أَيْدِيهِمْ وَتَشْهَدُ أَرْجُلُهُم بِهَا كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴿(١) فَهَذَا أَيْضًا مَّا فرض الله على اليدين وعلى الرّجلين وهو عملها وهو من الإيمان، وفرض على الوجه السّجود له بالليل والنّهار في مواقيت الصّلاة فقال: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا ارْكَعُوا وَاسْجُدُوا وَاعْبُدُوا رَبَّكُمْ وَافْعَلُوا الَّخِيْرَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾(٥) فهذه فريضة جامعة على الوجه واليدين والرّجلين، وقال في موضع آخر: ﴿ وَأَنَّ الْمَسَاجِدَ لله فَلا تَدْعُوا مَعَ الله أَحَدًا $^{(7)}$  \_ إلى أَنْ قال \_: فمَن لقي الله حافظاً لجوارحه موفّياً كلّ جارحة من جوارحه ما فرض الله عليها لقى الله ، مستكملاً لإيهانه وهو من أهل الجنّة، ومن خان في شيء منها أو تعدّى ممّا أمر الله ﷺ فيها لقي الله ناقص الإِيمان ـ إلى أنْ قال ـ:

(١) محمَّد: ٤.

(٢) الإسراء: ٣٧.

(٣) لقهان: ١٩.

(٤) يس: ٦٥.

(٥) الحج: ٧٧.

(٦) الجن: ١٨.



وبتهام الإِيهان دخل المؤمنون الجنّة وبالنّقصان دخل المفرطون النّار.

٢- عن الحسن بن هارون قال: قال لي أبو عبدالله عنه السّمْع وَالْبَصَرَ وَالْفُوَّادَ كُلُّ أُولَئِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْتُولاً (١) قال: يُسأل السّمع عمّا سمع، والبصر عمّا نظر إليه، والفؤاد (٢) عمّا عقد عليه.

٣- عن أبي عبدالله عليه على عندالله عليه عندالله على عبدالله على عبدالله على عبدالله على عبدالله عبدالله

٤- عن أبي عبدالله عليه الله عنه عديث \_ قال: من أقرّ بدين الله فهو مسلم، ومن عمل بها أمر الله به فهو مؤمن .

٥- عن أبي بصير، عن أبي جعفر على الله عن أبي جعفر الله عن أبي بصير، عن أبي أبّ بعفر الله عن الإيمان؟ فقلت: الإيمان بالله، والتّصديق بكتاب الله، وأنْ لا يعصى الله، فقال: صدق خيثمة.

٦- عن جميل بن درّاج قال: سألت أبا عبدالله عن الإِيمان؟ فقال: شهادة أنْ لا إله إلَّا الله وأنَّ محمداً رسول الله عنه قال: قلت: أليس هذا عمل؟ قال: بلى، قلت: فالعمل من الإِيمان؟ قال: لا يثبت له الإِيمان إلَّا بالعمل والعمل منه.

(١) الإسراء: ٣٦.

<sup>(</sup>٢) الفؤاد: القلب (أي: القلب الروحاني)، والفؤاد قد يُطلق على القلب إذا بلغ حدّ الخلوص والنقاء والطيب بواسطة التزكية والتصفية بحرارة الإيهان والحب والتوجّه.



## ٣- باب جملة ممًا ينبغي القيام به من الحقوق الواجبة والمندوبة

١- قال تعالى: ﴿ لَيْسَ الْبِرَّ أَنْ تُولُّوا وُجُوهَكُمْ قِبَلَ الْمُشْرِقِ وَالْمُعْرِبِ وَلَكِنَّ الْبِرَّ مَنْ آمَنَ بِاللَّهِ وَالْيُوْمِ الْآخِرِ وَالْمُلَائِكَةِ وَالْكِتَابِ وَالنَّبِيِّنَ وَآتَى الْمَالَ عَلَى حُبِّهِ ذَوِي مَنْ آمَنَ بِاللَّهِ وَالْيُتَامَى وَالْمُسَاكِينَ وَابْنَ السَّبِيلِ وَالسَّائِلِينَ وَفِي الرِّقَابِ وَأَقَامَ الصَّلاةَ وَآتَى الْأَرْبَى وَالْيَتَامَى وَالْمُسَاكِينَ وَابْنَ السَّبِيلِ وَالسَّائِلِينَ وَفِي الرِّقَابِ وَأَقَامَ الصَّلاةَ وَآتَى النَّاسِ الزَّكَاةَ وَالْمُوفُونَ بِعَهْدِهِمْ إِذَا عَاهَدُوا وَالصَّابِرِينَ فِي الْبَأْسَاءِ وَالضَّرَّاءِ وَحِينَ الْبَأْسِ الْرَّكَاةَ وَالْمُؤُونَ بِعَهْدِهِمْ إِذَا عَاهَدُوا وَالصَّابِرِينَ فِي الْبَأْسَاءِ وَالضَّرَّاءِ وَحِينَ الْبَأْسِ أُولَئِكَ هُمُ الْمُتَقُونَ ﴾ (١).

٢- قال تعالى: ﴿ وَأَوْفُوا الْكَيْلَ إِذَا كِلْتُمْ وَزِنُوا بِالْقِسْطَاسِ الْمُسْتَقِيمِ ذَلِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلًا ﴾ (٢).

٣- قال تعالى: ﴿ وَوَصَّيْنَا الْإِنْسَانَ بِوَالِدَيْهِ حَمَلَتْهُ أُمُّهُ وَهْنَا عَلَى وَهْنِ وَفِصَالُهُ فِي عَامَيْنِ أَنِ اشْكُرْ لِي وَلِوَالِدَيْكَ إِلَيَّ الْمُصِيرُ \* وَإِنْ جَاهَدَاكَ عَلَى أَنْ تُشْرِكَ بِي مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ فَلَا تُطِعْهُمَا وَصَاحِبْهُمَا فِي الدُّنْيَا مَعْرُوفًا وَاتَّبعْ سَبِيلَ مَنْ أَنَابَ إِلَيَّ ثُمَّ إِلَيَّ مُعْرُوفًا وَاتَّبعْ مَنْ فَأَنْبَعُكُمْ بِهَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ (٣).

٤- قال تعالى: ﴿ يَا بُنَيَّ أَقِمِ الصَّلَاةَ وَأَمُّرْ بِالمُعْرُوفِ وَانْهَ عَنِ المُنْكَرِ وَاصْبِرْ عَلَى مَا أَصَابَكَ إِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَزْمِ الْأُمُورِ \* وَلَا تُصَعِّرْ خَدَّكَ لِلنَّاسِ وَلَا تَمْشِ فِي الْأَرْضِ

(١) البقرة: ١٧٧.

(٢) الإسراء: ٣٥.

(٣) لقمان: ١٥، ١٥.



مَرَحًا إِنَّ اللهَ لَا يُحِبُّ كُلَّ مُخْتَالٍ فَخُورٍ \* وَاقْصِدْ فِي مَشْيِكَ وَاغْضُضْ مِنْ صَوْتِكَ إِنَّ اللهَ لَا يُحِبُّ كُلَّ مُخْتَالٍ فَخُورٍ \* وَاقْصِدْ فِي مَشْيِكَ وَاغْضُضْ مِنْ صَوْتِكَ إِنَّ أَنْكَرَ الْأَصْوَاتِ لَصَوْتُ الحُمِيرِ ﴾(١).

٥- عن سيد العابدين عليّ بن الحسين بن عليّ بن أبي طالب عليه قال (١٠): حقّ الله الأكبر عليك أنْ تعبده ولا تُشرك به شيئاً، فإذا فعلت ذلك بإخلاص جعل لك على نفسه أنْ يكفيك أمر الدّنيا والآخرة، وحقّ نفسك عليك أنْ تستعملها بطاعة الله .

وحقّ اللّسان إكرامه عن الخنا وتعويده الخير وترك الفضول الّتي لا فائدة لها، والبرّ بالنّاس، وحسن القول فيهم.

وحقّ السَّمع تنزيهه عن سماع الغيبة وسماع ما لا يحلّ سماعه.

وحقّ البصر أنْ تغضّه عمّا لا يحلّ لك، وتعتبر بالنّظر به.

وحقّ يديك أنْ لا تبسطها إلى ما لا يحلّ لك.

وحقّ رجليك أنْ لا تمشي بهما إلى ما لا يحلّ لك، فبهما تقف على الصّراط، فانظر أنْ لا تزلّ بك فتردى في النَّار.

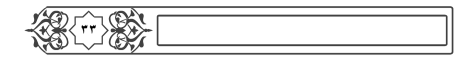
وحقّ بطنك أنْ لا تجعله وعاء للحرام، ولا تزيد على الشِّبع.

وحقّ فرجك عليك أنْ تحصنه من الزِّنا، وتحفظه من أنْ يُنظَر إليه.

وحقّ الصَّلاة أنْ تعلم أنَّها وفادةٌ إلى الله ﴿ وأنت فيها قائمٌ بين يدي الله ، فإذا علمت ذلك قُمْتَ مقام العبد الذّليل الحقير الرّاغب الرّاهب الرّاجي الخائف

(٢) هذه الرواية تُعرف (برسالة الحقوق) وقد نقلت في مصادرنا الحديثيّة وأفردها البعض بالتأليف والشّرح لها.

<sup>(</sup>١) لقمان: ١٧ - ١٩.



المستكين المتضرّع المعظّم لمن كان بين يديه بالسّكون والوقار، وتُقْبِل عليها بقلبك وتقيمها بحدودها وحقوقها.

وحقّ الحجّ أنْ تعلم أنَّه وفادةٌ إلى ربّك وفرارٌ إليه من ذنوبك، وفيه قبول توبتك، وقضاء الفرض الّذي أوجبه الله عليك.

وحقّ الصَّوم أنْ تعلم أنَّه حجابٌ ضربه الله ﴿ على لسانك وسمعك وبصرك وبطنك وفرجك يسترك به من النَّار، فإنْ تركت الصَّوم خرقت ستر الله عليك.

وحقّ الصَّدقة أنْ تعلم أنَّها ذخرك عند ربِّك ووديعتك الّتي لا تحتاج إلى الإِشهاد عليها وكنت بها تستودعه سرّاً أوثق منك بها تستودعه علانية، وتعلم أنها تدفع عنك البلايا والأسقام في الدّنيا، وتدفع عنك النّار في الآخرة.

وحقّ الهدي أنْ تريد به الله ، ولا تُريد خلقه ولا تُريد به إلّا التّعرّض لرحمته ونجاة روحك يوم تلقاه.

وحقّ السّلطان أنْ تعلم أنَّك جُعِلت له فتنةً، وأنَّه مُبتلى فيك بها جعل الله له عليك من السّلطان، وأنَّ عليك أنْ لا تتعرَّض لسخطه فتلقي بيدك إلى التّهلكة وتكون شريكاً له فيها يأتي إليك من سوء.

وحقّ سائسك بالعلم التّعظيم له، والتّوقير لمجلسه، وحسن الاستهاع إليه، والإقبال عليه، وأنْ لا ترفع عليه صوتك، ولا تُجيب أحداً يسأله عن شيء حتّى يكون هو الّذي يجيب، ولا تحدّث في مجلسه أحداً، ولا تغتاب عنده أحداً، وأنْ تدفع عنه إذا ذكر عندك بسوء، وأنْ تستر عيوبه وتُظهر مناقبه ولا تُجالس له عدوّاً ولا تُعادي له وليّاً فإذا فعلت ذلك شَهِدَ لك ملائكة الله بأنّك قصدته، وتعلّمت علمه لله جلّ اسمه لا للنّاس.



وأمّا حقّ سائسك بالملك فأنْ تطيعه ولا تعصيه إلّا فيها يُسخط الله ﴿ فَإِنَّهُ لاَ طَاعَةً لمُخْلُوقَ فِي معصية الخالق.

وأمّا حقّ رعيّتك بالسّلطان فأنْ تعلم أنّهم صاروا رعيّتك لضعفهم وقوّتك فيجب أنْ تعدل فيهم، وتكون لهم كالوالد الرّحيم، وتغفر لهم جهلهم، ولا تُعاجلهم بالعقوبة، وتَشكر الله ﴿ على ما آتاك من القوّة عليهم.

وأمّا حقّ رعيّتك بالعلم فأنْ تعلم أنَّ الله ﴿ إِنَّهَا جعلك قيّاً عليهم فيها آتاك من العلم، وفتح لك من خزانته فإنْ أحسنت في تعليم النّاس ولم تخرق بهم ولم تضجر عليهم زادك الله من فضله، وإنْ أنت منعت النّاس علمك أو خرقت بهم عند طلبهم العلم منك كان حقّاً على الله ﴿ أَنْ يسلبك العلم وبهاءه، ويسقط من القلوب محلّك.

وأمّا حقّ الزّوجة فأنْ تعلم أنَّ الله ﴿ جعلها لك سكناً وأُنساً، فتعلم أنَّ ذلك نعمة من الله ﴿ عليك فتكرمها وترفق بها، وإنْ كان حقّك عليها أوجب فإنَّ لها عليك أنْ ترحمها، لأنَّها أسيرك، وتُطعمها وتكسوها، وإذا جَهلَتْ عفوت عنها.

وأمّا حقّ مملوكك فأنْ تعلم أنّه خلق ربّك وابن أبيك وأُمّك ولحمك ودمك لم تملكه لأنّك صنعته دون الله، ولا خلقت شيئاً من جوارحه، ولا أخرجت له رزقاً، ولكنّ الله الله كفاك ذلك ثمّ سخّره لك وائتمنك عليه واستودعك إيّاه ليحفظ لك ما تأتيه من خير إليه، فأحسن إليه كما أحسن الله إليك، وإنْ كرهته استبدلت به ولم تُعذّب خلق الله عزّ وجلّ ولا قوّة إلّا بالله.

وأمَّا حقّ أُمِّك أنْ تعلم أنَّها هملتك حيث لا يحمل أحدًّ أحداً، وأعطتك من ثمرة قلبها ما لا يعطي أحدٌ أحداً، ووَقَتْكَ بجميع جوارحها، ولم تبالِ أنْ تجوع



وتطعمك وتَعطش وتسقيك، وتعرى وتكسوك وتضحى وتظلّك، وتهجر النّوم لأجلك، ووَقَتْكَ الحرّ والبرد لتكون لها، وأنَّك لا تطيق شكرها إلّا بعون الله وتوفيقه.

وأمَّا حقّ أبيك فأنْ تعلم أنَّه أصلك فإنَّه لو لاه لم تكن، فمهم رأيت من نفسك ما يعجبك فاعلم أنَّ أباك أصل النَّعمة عليك فيه، فاحمد الله واشكره على قدر ذلك، ولا قوّة إلَّا بالله.

وأمَّا حقّ ولدك فأنْ تعلم أنَّه منك ومضاف إليك في عاجل الدّنيا بخيره وشرّه وأنَّك مسؤول عمّ ولّيته من حسن الأدب والدّلالة على ربّه ، والمعونة على طاعته، فاعمل في أمره عمل من يعلم أنَّه مثاب على الإِحسان إليه، معاقب على الإِساءة إليه.

وأمَّا حقّ أخيك فأنْ تعلم أنَّه يدك وعزّك وقوّتك فلا تتّخذه سلاحاً على معصية الله، ولا عدّة للظلم لخلق الله، ولا تدع نصرته على عدوّه والنّصيحة له، فإنْ أطاع الله وإلَّا فليكن الله أكرم عليك منه، ولا قوّة إلَّا بالله.

وأمَّا حقّ مولاك المنعم عليك فأنْ تعلم أنّه أنفق فيك ماله، وأخرجك من ذلّ الرّق ووحشته إلى عزّ الحريّة وأُنسها فأطلقك من أسر المَلكة، وفكّ عنك قيد العبوديّة، وأخرجك من السّجن، وملّكك نفسك، وفرّغك لعبادة ربّك، وتعلم أنَّه أولى الخلق بك في حياتك وموتك، وأنَّ نصرته عليك واجبة بنفسك، وما احتاج إليه منك، ولا قوّة إلَّا بالله.

وأمَّا حقّ مولاك الَّذي أنعمت عليه فأنْ تعلم أنَّ الله ﴿ جعل عتقك له وسيلة إليه وحجاباً لك من النّار، وأنَّ ثوابك في العاجل ميراثه إذا لم يكن له رحم مكافأة



لما أنفقت من مالك، وفي الآجل الجنّة.

وأمَّا حقّ ذي المعروف عليك فأنْ تشكره وتذكر معروفه، وتكسبه المقالة الحسنة، وثُخلص له الدّعاء فيها بينك وبين الله ، فإذا فعلت ذلك كنت قد شكرته سرّاً وعلانيةً ثمَّ إنْ قدرت على مكافأته يوماً كافأته.

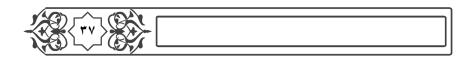
وأمَّا حقّ المؤذّن أنْ تعلم أنَّه مذكّر لك ربّك ، وداع لك إلى حظّك، وعونك على قضاء فرض الله ، عليك فاشكره على ذلك شكر المحسن إليك.

وأمَّا حقّ إمامك في صلاتك فأنْ تعلم أنَّه تَقلَّد السَّفارة فيها بينك وبين ربَّك ﴿ وَتَكلَّم عَنْكُ وَلَم تَتَكلَّم عَنْه ، ودعا لك ولم تدعُ له ، وكفاك هول المقام بين يدي الله ﴿ فإنْ كان تقص كان به دونك ، وإنْ كان تماماً كنت شريكه ، ولم يكن له عليك فضل فَوَقَى نفسك بنفسه ، وصلاتك بصلاته فتشكر له على قدر ذلك.

وأمَّا حقّ جليسك فأنْ تُلين له جانبك، وتنصفه في مجاراة اللَّفظ، ولا تقوم من مجلسك إلَّا بإذنه، ومن يجلس إليك يجوز له القيام عنك بغير إذنك، وتنسى زلّاته، وتحفظ خيراته، ولا تُسمعه إلَّا خيراً.

وأمَّا حقّ جارك فحفظه غائباً وإكرامه شاهداً، ونصرته إذا كان مظلوماً، ولا تتبع له عورة، فإنْ علمت عليه سوءاً سترته عليه وإنْ علمت أنَّه يقبل نصيحتك نصحته فيها بينك وبينه، ولا تسلمه عند شديدة، وتقيل عثرته، وتغفر ذنبه، وتعاشره معاشرة كريمة، ولا قوّة إلَّا بالله.

وأمَّا حقّ الصّاحب فأنْ تصحبه بالتّفضّل والإِنصاف، وتكرمه كما يكرمك، ولا تدعه يسبق إلى مكرمة، فإنْ سبق كافأته، وتودّه كما يودّك وتزجره عمّا يهمّ به من معصية الله، وكن عليه رحمة، ولا تكن عليه عذاباً، ولا قوّة إلَّا بالله.



وأمَّا حقّ الشريك فإنْ غاب كافيته ، وإنْ حضر رعيته، ولا تحكم دون حكمه ولا تعمل برأيك دون مناظرته، وتحفظ عليه ماله، ولا تخنه فيها عزّ أو هان من أمره، فإنّ يد الله تبارك وتعالى على الشريكين ما لم يتخاونا، ولا قوّة إلَّا بالله.

وأمَّا حقّ مالك فأنْ لا تأخذه إلَّا من حلّه، ولا تنفقه إلَّا في وجهه، ولا تؤثر على نفسك من لا يحمدك فاعمل به بطاعة ربّك، ولا تبخل به فتبوء بالحسرة والنّدامة مع التّبعة، ولا قوّة إلَّا بالله.

وأمَّا حقّ غريمك الّذي يطالبك فإنْ كنت موسراً أعطيته وإنْ كنت معسراً أرضيته بحسن القول، ورددته عن نفسك ردّاً لطيفاً.

وحقّ الخليط أنْ لا تغرّه ولا تغشّه ولا تخدعه وتتّقي الله في أمره.

وأمَّا حقّ الخصم المدّعي عليك فإنْ كان ما يدّعيه عليك حقّاً كنت شاهده على نفسك ولم تظلمه وأوفيته حقّه، وإنْ كان ما يدّعي باطلاً رفقت به، ولم تأتِ في أمره غير الرِّفق، ولم تسخط ربّك في أمره، ولا قوّة إلَّا بالله.

وحقّ المستشير إنْ علمت أنَّ له رأياً حسناً أشرت عليه، وإنْ لم تعلم له أرشدته إلى من يعلم.

وحقّ المشير عليك أنْ لا تتّهمه فيها لا يوافقك من رأيه، وإنْ وافقك حمدتَ الله ١٠٠٠.

وحقّ المستنصح أنْ تؤدّي إليه النّصيحة، وليكن مذهبك الرّحمة له والرّفق. وحقّ النّاصح أنْ تلين له جناحك وتصغي إليه بسمعك، فإنْ أتى بالصّواب



حمدتَ الله ، وإنْ لم يوافق رحمته ولم تتّهمه وعلمتَ أنّه أخطأ ولم تؤاخذه بذلك إلّا أنْ يكون مستحقّاً للتّهمة فلا تعبأ بشيء من أمره على حال، ولا قوّة إلّا بالله.

وحقّ الكبير توقيره لسِنّه وإجلاله لتقدّمه في الإِسلام قبلك، وترك مقابلته عند الخصام، ولا تسبقه إلى طريق، ولا تتقدّمه ولا تستجهله، وإنْ جهل عليك احتملته وأكرمته لحقّ الإِسلام وحرمته.

وحقّ الصّغير رحمته في (١) تعليمه، والعفو عنه، والسّتر عليه، والرّفق به، والمعونة له.

وحقّ السّائل إعطاؤه على قدر حاجته.

وحقّ المسؤول إنْ أعطى فاقبل منه بالشكر والمعرفة بفضله، وإنْ منع فاقبل عذره. وحقّ مَن سرّك لله تعالى أنْ تحمد الله ﷺ أوَّلاً ثمَّ تشكره.

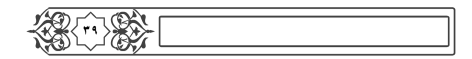
وحقّ من أساء إليك أنْ تعفو عنه وإنْ علمت أنَّ العفو يضرُّ انتصرت، قال الله تعالى: ﴿ وَلَمْنِ انتَصَرَ بَعْدَ ظُلْمِهِ فَأُولَئِكَ مَا عَلَيْهِم مِّن سَبِيل ﴾ (٢).

وحق أهل ملّتك إضهار السّلامة والرّحمة لهم، والرّفق بمُسيئهم وتألّفهم، واستصلاحهم، وشكر محُسنهم، وكفّ الأذى عن مُسيئهم، وتحبّ لهم ما تحبّ لنفسك وتكره لهم ما تكره لنفسك، وأنْ تكون شيوخهم بمنزلة أبيك، وشبابهم بمنزلة إخوتك، وعجائزهم بمنزلة أمّك، والصّغار منهم بمنزلة أولادك.

وحقّ الذّمّة أنْ تقبل منهم ما قبل الله ﴿ منهم ولا تظلمهم ما وفوا الله ﴿ بعهده.

<sup>(</sup>۱) هكذا في نسخة كها ذكر تئت في هامش المخطوط وبه تستقيم العبارة دون نسخة (وحقّ الصغير رحمته من نوى تعليمه) كها لا يخفى.

<sup>(</sup>٢) الشّوري: ٤١.



## ٤- باب استحباب ملازمة الصّفات الحميدة واستعمالها وذكر نبذة منها

١- قال تعالى: ﴿التَّائِبُونَ الْعَابِدُونَ الْحَامِدُونَ السَّائِحُونَ الرَّاكِعُونَ السَّاجِدُونَ الْآمِرُونَ بِالمُعْرُوفِ وَالنَّاهُونَ عَنِ المُنْكَرِ وَالْحَافِظُونَ لِحُدُودِ اللَّهِ وَبَشِّرِ المُؤْمِنِينَ ﴾ (١).

٢- قال تعالى: ﴿وَعِبَادُ الرَّحْمَنِ الَّذِينَ يَمْشُونَ عَلَى الْأَرْضِ هَوْنًا وَإِذَا خَاطَبَهُمُ الْجُاهِلُونَ قَالُوا سَلَامًا \* وَالَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا اصْرِفْ عَنَّا عَذَابَ جَهَنَّمَ إِنَّ عَذَابَهَا كَانَ غَرَامًا \* وَالَّذِينَ يَبِيتُونَ لِرَبِّهِمْ سُجَّدًا وَقِيَامًا \* (٢).

٣- قال تعالى: ﴿إِنَّ الْمُسْلِمِينَ وَالْمُسْلِمَاتِ وَالْمُوْمِنِينَ وَالْمُوْمِنَاتِ وَالْقَانِتِينَ وَالْقَانِتِينَ وَالْقَانِتِينَ وَالْقَانِتَاتِ وَالْقَانِتَاتِ وَالْقَانِتَاتِ وَالْقَانِتَاتِ وَالْقَانِتَاتِ وَالْقَانِمِينَ وَالصَّابِرِينَ وَالصَّابِرِينَ وَالصَّابِرَاتِ وَالْخَاشِعِينَ وَالْخَاشِعِينَ وَالْقَانِتِ وَالْمَائِمَةِ وَالْخَافِظِينَ فُرُوجَهُمْ وَالْحَافِظَاتِ وَاللَّمَائِمَةِ وَالْمَائِمَةِ وَالْمَائِمَةِ وَالْمَائِمَةِ وَالْمَائِمَةُ فَمْ مَعْفِرَةً وَأَجْرًا عَظِيمًا ﴾ (٣).

٤- عن أبي عبدالله على قال: إنَّ الله خصَّ رسوله على بمكارم الأخلاق فامتحنوا أنفسكم، فإنْ كانت فيكم فاحمدوا الله وارغبوا إليه في الزّيادة منها، فذكرَها عشرة: اليقين والقناعة والصّبر والشكر والحلم وحسن الخلق والسّخاء والغيرة والشجاعة والمروءة.

(١) التوبة: ١١٢.

(٢) الفرقان: ٦٣ \_ ٦٥.

(٣) الأحزاب: ٣٥.



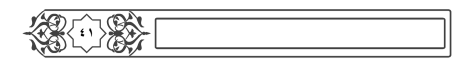
٥- عن أبي جعفر عَلَى قال: قال رسول الله علي علي المحادق لا يخرجن مِنْ نفسك بخصال فاحفظها ثمَّ قال: اللّهم أعنه، أمَّا الأولى فالصّدق لا يخرجن مِنْ فيك كذبة أبداً، والثّانية الورع لا تجترئنَّ على خيانة أبداً، والثّالثة الخوف من الله كأنك تراه، والرّابعة كثرة البكاء من خشية الله الله يبني لك بكل دمعة بيتاً في الجنّة، والخامسة بذل مالك ودمك دون دينك، والسّادسة الأخذ بسنتي في صلاي وصيامي وصدقتي، أمَّا الصّلاة فالخمسون ركعة (١١)، وأمَّا الصّوم فثلاثة أيّام في كلّ شهر خميس في أوَّله، وأربعاء في وسطه، وخميس في آخره، وأمَّا الصّدقة فجهدك حتى يقال: أسرفت ولم تسرف، وعليك بصلاة اللّيل وعليك بصلاة اللّيل وعليك بطلاة اللّيل وعليك بله وعليك بله وعليك بله وعليك بله وعليك بله وعليك برفع يديك في الصّلاة، وتقليبها، عليك بالسّواك عند كلّ صلاة ، عليك بمحاسن الأخلاق فاركبها، عليك بمساوئ الأخلاق فاجتنبها، فإنْ لم تفعل فلا تلومنّ إلَّا نفسك.

٢- عن جعفر بن محمَّد، عن آبائه ﷺ \_ في وصيّة النبّي ﷺ لعليّ ﷺ الله عمّن طلمك،
 قال: يا عليّ ثلاث من مكارم الأخلاق في الدّنيا والآخرة: أنْ تعفو عمّن طلمك،
 وتصل من قطعك، وتحلم عمّن جهل عليك.

٧- عن أبي عبدالله عَلَى قال: المكارم عشرٌ فإنْ استطعت أنْ تكون فيك فلتكن فإنّها تكون في ولده ولا تكون في ولده، وتكون في ولده ولا تكون في

(١) المقصود بالخمسين ركعة هو الصلوات اليومية ونوافلها.

<sup>(</sup>٢) المراد من (صلاة الزوال) هو نوافل صلاة الظّهر.



أبيه، وتكون في العبد ولا تكون في الحرّ: صدق النّاس (البأس) وصدق اللّسان وأداء الأمانة، وصلة الرّحم، وإقراء الضّيف، وإطعام السّائل، والمكافأة على الصّنائع، والتّذمّم للجار، والتّذمّم (١) للصاحب، ورأسهن الحياء.

٨- عن أبي عبدالله عبدالله على قال: قال رسول الله عن أبي عبدالله عبدالله

9- عن أبي جعفر الثّاني ﷺ، عن أبيه، عن جدّه، قال: قال أمير المؤمنين ﷺ: قال رسول الله ﷺ: إنَّ الله خَلَقَ الإِسلام فجعل له عرصة (٢)، وجَعَلَ له نوراً، وجَعَلَ له ناصراً، فأمّا عرصته فالقرآن، وأمّا نوره فالحكمة، وأمّا حصنه فالمعروف، وأمّا أنصاره فأنا وأهل بيتى وشيعتنا ... الحديث.

١٠- عن أبي عبدالله على قال: إنّكم لا تكونون صالحين حتّى تعرفوا، ولا تعرفون حتّى تصدقوا، ولا تصدقون حتّى تسلموا أبواباً أربعة لا يصلح أوَّ لها إلّا بآخرها .. الحديث (٣).

١١- عن أبي عبدالله عليه قال: ينبغي للمؤمن أنْ يكون فيه ثمان خصال:

(١) التذمّم: مجانبة الذّم والمقصود أنَّ من مكارم الرجل أنْ يحفظ حرمة جاره وصاحبه ويطرح عن نفسه ذمّ الناس له إنْ لم يحفظ حرمتهما.

<sup>(</sup>٢) العرصة : كلِّ بقعة بين الدُّور واسعة ليس فيها بناء.

<sup>(</sup>٣) يعني أنَّ الصلاح موقوف على المعرفة، والمعرفة موقوفة على التصديق، والتصديق موقوف على تسليم أبواب أربعة، لا يتم بعضها بدون بعض؛ وهي التوبة عن الشّرك والإيان بالتوحيد، والعمل الصالح، والاهتداء بالإمام.



وقوراً عند الهزاهز، صبوراً عند البلاء، شكوراً عند الرّخاء، قانعاً بها رزقه الله، لا يظلم الأعداء، ولا يتحامل (١) للأصدقاء، بدنه منه في تعب، والنّاس منه في راحة، إنّ العلم خليل المؤمن، والحلم وزيره، والعقل أمير جنوده، والرّفق أخوه، والبرّ والده.

17- عن عليّ بن الحسين عليّ قال: المؤمن ينصت ليسلم، وينطق ليغنم، لا يحدّث أمانته الأصدقاء، ولا يكتم شهادته من البعداء، ولا يعمل شيئاً من الخير رياء، ولا يتركه حياء، إنْ زكّي خاف ما يقولون، ويستغفر الله لما لا يعلمون، لا يغرّه قول من جهله، ويخاف إحصاء ما عمله.

16- عن هشام بن الحكم، عن أبي الحسن موسى بن جعفر المنه من حديث طويل \_ قال: يا هشام كان أمير المؤمنين المنه يقول: ما عبدالله بشيء أفضل من العقل، وما تم عقل امرىء حتى تكون فيه خصال شتى: الكفر والشر منه مأمونان، والرّشد والخير منه مأمولان، وفضل ماله مبذول، وفضل قوله مكفوف، نصيبه من الدّنيا القوت، لا يشبع من العلم دهره، الذّل أحبّ إليه مع الله من العزّ مع غيره، والتواضع أحبّ إليه من الشرف، يستكثر قليل المعروف من غيره، ويستقل كثير والتّواضع أحبّ إليه من الشرف، يستكثر قليل المعروف من غيره، ويستقل كثير

<sup>(</sup>١) أي أنَّه لا يتحمّل الوزر لأجلهم.



المعروف من نفسه، ويرى النّاس كلّهم خيراً منه، وأنَّه شرّهم في نفسه، وهو تمام الأمر(١).

10-عن أبي عبدالله عليه قال: المؤمن له قوّة في دين، وحزم في لين، وإيان في يقين، وحرص في فقه، ونشاط في هدى، وبرّ في استقامة، وعلم في حلم، وكَيْسٌ في رفق، وسخاء في حقّ، وقصد في غنى، وتحمُّل في فاقة، وعفو في قدرة، وطاعة لله في نصيحة، وانتهاء في شهوة، وورع في رغبة، وحرص في جهاد، وصلاة في شغل، وصبر في شدّة، وفي الهزاهز وقور، وفي المكاره صبور، وفي الرّخاء شكور، ولا يغتاب ولا يتكبّر، ولا يقطع الرّحم، وليس بواهن ولا فظ ولا غليظ ولا يسبقه بصره، ولا يفضحه بطنه، ولا يغلبه فرجه، ولا يحسد النّاس يعيّر ولا يعير ولا يرغب في عز الدّنيا، ولا يجزع من ذهّا، للنّاس همّ قد أقبلوا عليه، وله همّ قد يرغب في عز الدّنيا، ولا يجزع من ذهّا، للنّاس هم قد أقبلوا عليه، وله هم قد شغله، لا يرى في حلمه نقص ولا في رأيه وهن، ولا في دينه ضياع، يرشد من استشاره، ويساعد من ساعده، ويكيع (٢) عن الخنا والجهل.

١٦- عن أمير المؤمنين عليه \_ في حديث \_ أنَّه سأل رسول الله عن صفة المؤمن، فقال: عشرون خصلة في المؤمن، فإنْ لم تكن فيه لم يكمل إيهانه، إنَّ من أخلاق المؤمنين يا على الحاضرون الصّلاة (٣)، والمسارعون إلى الزّكاة، والمطعمون

(١) أي أنَّ جميع الأمور تتم بذلك.

<sup>(</sup>٢) كاع عن الأمر: هابه وجبن عنه ورجع.

<sup>(</sup>٣) لعلُّ المراد هو حضور صلاة الجماعة وربَّما المقصود هو المحافظة على الصلوات.



للمسكين، الماسحون لرأس اليتيم، المطهرون أطهارهم (۱)، المتزرون على أوساطهم، اللّذين إنْ حدّثوا لم يكذبوا، وإنْ وعدوا لم يخلفوا، وإنْ ائتمنوا لم يخونوا، وإنْ تكلّموا صدقوا، رُهبان اللّيل، أُسد بالنّهار، صائمون النّهار، قائمون اللّيل، لا يؤذون جاراً، ولا يتأذّى بهم جار، الّذين مشيهم على الأرض هون، وخطاهم إلى بيوت الأرامل (۲) وعلى أثر الجنائز جعلنا الله وإياكم من المتّقين.

۱۷- عن أبي عبدالله عليه قال: إنَّ شيعة عليّ عليه كانوا خمص (٣) البطون، ذبل الشفاه، أهل رأفة وعلم وحلم يُعرفون بالرّهبانية، فأعينوا على ما أنتم عليه بالورع والاجتهاد.

١٨- عن أبي عبدالله عليه قال: المؤمن حليمٌ لا يجهل، وإنْ جهل عليه يحلم، ولا يظلم، وإنْ ظُلم غفر، ولا يبخل، وإنْ بُخل عليه صبر.

19- عن أبي عبدالله عليه قال: المؤمن من طاب مكسبه، وحسنت خليقته، وصحّت سريرته، وأنفق الفضل من عاله، وأمسك الفضل من كلامه، وكفى النّاس شرّه، وأنصف النّاس من نفسه.

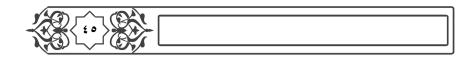
٢٠- عن أبي جعفر عَشِي قال: قال أمير المؤمنين عَشِي شيعتنا المتباذلون في ولايتنا، المتحابّون في مودّتنا، المتزاورون في إحياء أمرنا، اللذين إذا غضبوا لم

\_

<sup>(</sup>١) الأطهار: جمع طمر وهو الثّوب الخلق والكساء البالي والمراد بتطهيرها تطهيرها بالماء من الدّنس والنجاسة.

<sup>(</sup>٢) بقصد إيصال النفع إليها والتّفقّد لأحوالها.

<sup>(</sup>٣) يقال (خمص البطن) إذا خلا وجاع.



يظلموا، وإنَّ رضوا لم يسرفوا، بركة على من جاوروا، سلم لمن خالطوا.

7۲- عن أبي عبدالله على قال: قال أمير المؤمنين على الأهل الدين علامات يعرفون بها: صدق الحديث، وأداء الأمانة، ووفاء العهد، وصلة الأرحام، ورحمة الضّعفاء، وقلّة المواقعة للنساء \_ أو قال وقلّة المواتاة (١) للنساء \_ وبذل المعروف، وحسن الجوار، وسعة الخلق، واتّباع العلم، وما يقرّب إلى الله \_ إلى أنْ قال \_: إنَّ المؤمن نفسه منه في شغل والناس منه في راحة إذا جنّ عليه اللّيل افترش وجهه، وسجد لله بمكارم بدنه يناجي الّذي خلقه في فكاك رقبته ألا فهكذا فكونوا.

٢٣- عن أبي جعفر عليه قال: سُئل النّبي عن خِيَارِ العباد، فقال: الّذين إذا أحسنوا استبشروا، وإذا أساءوا استغفروا، وإذا أُعطوا شكروا، وإذا ابتلوا صبروا وإذا غضبوا غفروا.

٢٤- عن النبي على قال إنَّ خياركم أُولوا النُّهى، قيل: يا رسول الله من أُولوا النُّهى؟ قال: هم أُولوا الأخلاق الحسنة، والأحلام الرّزينة، وصلة الأرحام، والبررة بالأُمهات والآباء، والمتعاهدون للجيران واليتامى ويطعمون الطّعام، ويفشون السّلام في العالم، ويصلّون والناس نيام غافلون.

(١) المواتاة: المطاوعة.



٢٥- عن أبي عبدالله عليه قال: كان علي بن الحسين عليه يقول: إنَّ المعرفة بكمال
 دين المسلم تركه الكلام فيما لا يعنيه، وقلّة مرائه، وحلمه، وصبره وحسن خلقه.

٢٦- عن عليّ بن الحسين الميشال قال: من أخلاق المؤمن الإنفاق على قدر الإقتار،
 والتّوسّع على قدر التّوسّع، وإنصاف النّاس، وابتداؤهُ إيّاهم بالسّلام عليهم.

النّبي الله أخبركم بأشبهكم بي؟ قالوا: قال النّبي الله أخبركم بأشبهكم بي؟ قالوا: بلى يا رسول الله، قال: أحسنكم خلقاً وألينكم كنفاً (أنا)، وأبرّكم بقرابته، وأشدّكم حبّاً لإخوانه في دينه، وأصبركم على الحق، وأكظمكم للغيظ، وأحسنكم عفواً، وأشدّكم من نفسه إنصافاً في الرّضا والغضب.

٢٩- عن أبي عبدالله الشِّك قال: المؤمن حسن المعونة (٥)، خفيف المؤونة (٦)، جيّد

(٣) الهرير: صوت الكلب دون النباح من قلّة صبره على البرد، وفيه إشارة إلى أنَّ الشّيعة من كسر قوته الغضبية ووطّن نفسه على الصبر.

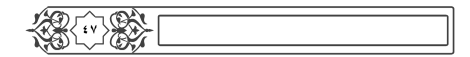
<sup>(</sup>١) الشَّحناء: العداوة والبغضاء يعني أنَّها تحت يده وقدرته يدفعها باللطف والرفق.

<sup>(</sup>٢) القالى: المبغض المعاند.

<sup>(</sup>٤) الكنف: الجانب، ولين الجانب سبب لميل الخلق اليه.

<sup>(</sup>٥) لأنَّه رفيق فرفقه بخلق الله حسنت معونته.

<sup>(</sup>٦) لأنَّه زاهد في الدّنيا فبزهده خفّت مؤونته.



التّدبير لمعيشته، ولا يُلسع من جحر مرّتين(١).

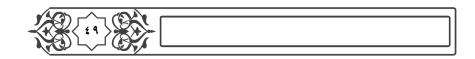
.٣- عن الدلهاث مولى الرضا المنظم قال: سمعت الرّضا المنظم يقول: لا يكون المؤمن مؤمناً حتّى يكون فيه ثلاث خصال (الحديث) وذَكَرَ فيه كتمان سرّه، ومداراة النّاس والصّبر في البأساء والضّرّاء.

٣١- في حديث مرفوع إلى النّبي ﷺ قال: جاء جبرئيل فقال: يا رسول الله إنّ الله أرسلني إليك بهديّة لم يعطها أحداً قبلك، قال رسول الله على: ما هي؟ قال: الصّبر وأحسن منه، قال: وما هو؟ قال: الرّضا وأحسن منه، قال: وما هو؟ قال: الزّهد وأحسن منه، قال: وما هو؟ قال: الإخلاص وأحسن منه، قال: وما هو؟ قال: اليقين وأحسن منه ، قلت: وما هو يا جبرئيل؟ قال: إنَّ مدرجة ذلك التُّوكُّل على الله ، فقلت: وما التُّوكُّل على الله؟ قال: العلم بأنَّ المخلوق لا يضرّ ولا ينفع ولا يعطى ولا يمنع، واستعمال اليأس من الخلق، فإذا كان العبد كذلك لا يعمل لأحد سوى الله ولم يرج ولم يخف سوى الله، ولم يطمع في أحد سوى الله، فهذا هو التُّوكُّل، قلت: يا جبرئيل فها تفسير الصَّبر؟ قال: تصبر في الضَّرَّاء كها تصبر في السّرّاء وفي الفاقة كما تصبر في الغني، وفي البلاء كما تصبر في العافية، فلا يشكو حاله عند المخلوق بها يصيبه من البلاء، قلت: فها تفسير القناعة؟ قال: يقنع بها يصيب من الدّنيا، يقنع بالقليل، ويشكر اليسير، قلت: فها تفسير الرّضا؟ قال: الرّاضي لا يسخط على سيّده أصاب من الدّنيا (أم لا يصيب) منها، ولا يرضي لنفسه باليسير من العمل، قلت: يا جبرئيل فها تفسير الزّهد؟ قال: يحبّ من يحبّ

<sup>(</sup>١) أي لا يُخدع المؤمن من جهة واحدة مرتين فإنَّه بالأُولي يَعتَبر.



خالقه، ويبغض من يبغض خالقه، ويتحرّج من حلال الدّنيا، ولا يلتفت إلى حرامها، فإنَّ حلالها حساب، وحرامها عقاب ويرحم جميع المسلمين كها يرحم نفسه، ويتحرّج من الكلام كها يتحرّج من الميتة الّتي قد اشتد نتنها، ويتحرّج عن حطام الدّنيا وزينتها كها يتجنّب النّار أنْ يغشاها، وأنْ يقصر أمله، وكان بين عينيه أجله، قلت: يا جبرئيل فها تفسير الإخلاص؟ قال: المُخلص الّذي لا يسأل النّاس شيئاً حتّى يجد وإذا وجد رضي، وإذا بقي عنده شيء أعطاه في الله، فإنْ لم يسأل المخلوق فقد أقرّ لله بالعبودية، وإذا وجد فرضي فهو عن الله راضٍ، والله تبارك وتعالى عنه راضٍ، وإذا أعطى الله وهو على حدّ الثقة بربّه، قلت: فها تفسير اليقين؟ قال: المؤمن يعمل لله كأنّه يراه، فإنْ لم يكن يرى الله فإنَّ الله يراه، وأنْ يعلم يقيناً أنَّ ما أصابه لم يكن ليخطئه، وما أخطأه لم يكن ليصيبه، وهذا كلّه أغصان التّوكّل ومدرجة الزّهد.



## ٥- باب استحباب التّفكّر (١) فيما يوجب الاعتبار والعمل

١- قال تعالى: ﴿الَّذِينَ يَذْكُرُونَ اللهَ قِيَامًا وَقُعُودًا وَعَلَىٰ جُنُوبِهِمْ وَيَتَفَكَّرُونَ فِي خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ رَبَّنَا مَا خَلَقْتَ هَـٰذَا بَاطِلًا سُبْحَانَكَ فَقِنَا عَذَابَ النَّارِ ﴾(٢).

٢- قال تعالى: ﴿إِنَّمَا مَثَلُ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا كَمَاءٍ أَنزَلْنَاهُ مِنَ السَّمَاءِ فَاخْتَلَطَ بِهِ نَبَاتُ الْأَرْضِ عِمَّا يَأْكُلُ النَّاسُ وَالْأَنْعَامُ حَتَّىٰ إِذَا أَخَذَتِ الْأَرْضُ رُخُرُفَهَا وَازَّيَّنَتْ وَظَنَّ الْأَرْضُ رُخُرُفَهَا وَازَّيَّنَتْ وَظَنَّ الْأَرْضُ رُخُرُفَهَا وَازَّيَّنَتْ وَظَنَّ أَهْلُهَا أَنَّهُمْ قَادِرُونَ عَلَيْهَا أَتَاهَا أَمْرُنَا لَيْلًا أَوْ نَهَارًا فَجَعَلْنَاهَا حَصِيدًا كَأَن لَمْ تَغْنَ أَهْلُهَا أَنْهُمْ قَادِرُونَ عَلَيْهَا أَتَاهَا أَمْرُنَا لَيْلًا أَوْ نَهَارًا فَجَعَلْنَاهَا حَصِيدًا كَأَن لَمْ تَغْنَ إِللّا أَمْسِ أَ كَذَٰلِكَ نُفَصِّلُ الْآيَاتِ لِقَوْمِ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ (٣).

٣- قال تعالى: ﴿وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ الذِّكْرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ
 يَتَفَكَّرُونَ ﴾ (١).

٤- قال تعالى: ﴿ أَوَلَمْ يَتَفَكَّرُوا فِي أَنفُسِهِم ۗ مَّا خَلَقَ اللهُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا إِلَّا بِالْحُقِّ وَأَجَلِ مُّسَمَّى ۗ وَإِنَّ كَثِيرًا مِّنَ النَّاسِ بِلِقَاءِ رَبِّمٍ مُ لَكَافِرُونَ ﴾ (٥).

٥- عن أبي عبدالله عَيْمَ قال: كان أمير المؤمنين عَيْمَ يقول: نبّه بالفكر قلبك، وجاف عن الليل جنبك، واتّق الله ربك.

(١) ومنه يلاحظ الحثّ على النهج العقلائي في الأمور كافّة عباديّة وغيرها.

<sup>(</sup>٢) آل عمران: ١٩١.

<sup>(</sup>٣) يونس: ٢٤.

<sup>(</sup>٤) النحل: ٤٤.

<sup>(</sup>٥) الروم: ٨.



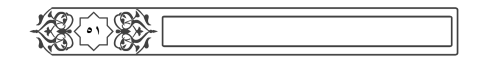
٢- عن الحسن الصّيقل قال: سألت أبا عبدالله عَلَى عمّا يروي النّاس: (تَفكُّر ساعة خير من قيام ليلة) قلت: كيف يتفكّر؟ قال: يمر بالخربة أو بالدار فيقول: أين ساكنوك؟ أين بانوك؟ مالكِ لا تتكلّمين؟.

٧- عن أبي عبدالله عليته قال: أفضل العبادة إدمان التّفكّر في الله وفي قدرته.

٨- عن أبي الحسن الرّضا عَيْسُ قال: ليس العبادة كثرة الصّلاة والصّوم إنّما العبادة التّفكّر في أمر الله \$.

٩- عن أبي عبدالله البينا قال: التّفكر يدعو إلى البر والعمل به.

١٠- كتب هارون الرّشيد إلى أبي الحسن موسى بن جعفر المنها عظني وأوجز،
 قال: فكتب إليه: ما من شيء تراه عينك إلّا وفيه موعظة.



#### ٦- باب استحباب التّخلّق بمكارم الأخلاق وذكر جملة منها

١- قال تعالى: ﴿وإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴾(١).

٢- عن أبي عبدالله على قال: إنّا لنحبّ من كان عاقلاً فهماً فقيهاً حليهاً مدارياً صبوراً صدوقاً وفيّاً إنّ الله ﴿ خصَّ الأنبياء بمكارم الأخلاق، فمن كانت فيه فليحمد الله على ذلك، ومن لم تكن فيه فليتضرّع إلى الله ﴿ وليسأله إيّاها، قال: قلت: جعلت فداك وما هنّ؟ قال: هنّ الورع والقناعة والصّبر والشكر والحلم والحياء والسّجاء والشجاعة والغيرة والبرّ وصدق الحديث وأداء الأمانة.

٣- عن جابر بن عبدالله قال: قال رسول الله عن: ألا أُخبركم بخير رجالكم؟ قلنا: بلى يا رسول الله، قال: إنَّ خير رجالكم التّقيّ النّقيّ (٢) السّمح الكفّين (٣)، النّقيّ الطّرفين (٤)، البرّ بوالديه، ولا يُلجئ عياله إلى غيره.

٤- عن أبي عبدالله عبدالل

٥- عن أبي عبدالله عَلَيْهِ قال: قال أمير المؤمنين عَلَيْهُ: الإِيهان أربعة أركان: الرّضا بقضاء الله، والتّوكّل على الله، وتفويض الأمر إلى الله، والتّسليم لأمر الله.

(١) القلم: ٤.

(٢) النقى: النظيف الظّاهر والباطن من الدّنس النفساني والجسماني.

(٣) السمح: الجواد المعطى.

(٤) النقى الطرفين: أي الفرجين أو الفرج واللسان أو الفرج والبطن.

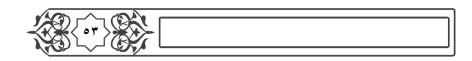


٦- روي أنّه جاء رجل إلى الصّادق على فقال: يا بن رسول الله أخبرني عن مكارم الأخلاق؟ فقال: العفو عمّن ظلمك، وصلة من قطعك، وإعطاء من حرمك، وقول الحقّ ولو على نفسك.

٧- عن أبي عبدالله عليه قال لجرّاح المدائني: ألا أُحدّثك بمكارم الأخلاق،
 الصّفح عن النّاس، ومواساة الرّجل أخاه في ماله، وذكر الله كثيراً.

9- عن أبي عبدالله عليه قال: إنَّ لله ﴿ وجوها خلقهم من خلقه وأرضه لقضاء حوائج إخوانهم يرون الحمد مجداً، والله سبحانه يحبّ مكارم الأخلاق، وكان فيها خاطب الله نبيه على: ﴿إِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴾(١) قال: السّخاء وحُسنُ الخلق.

(١) القلم: ٤.



## ٧- باب وجوب اليقين (١) بالله في الرّزق والعمر والنّفع والضّرّ

١- قال تعالى: ﴿قُل لَا أَمْلِكُ لِنَفْسِي نَفْعًا وَلَا ضَرًّا إِلَّا مَا شَاءَ اللهُ ۚ وَلَوْ كُنتُ أَعْلَمُ الْغَيْبَ لَاسْتَكْثَرْتُ مِنَ الحُيْرِ وَمَا مَسَّنِيَ السُّوءُ ۚ إِنْ أَنَا إِلَّا نَذِيرٌ وَبَشِيرٌ لِّقَوْمٍ أَعْلَمُ الْغَيْبَ لَاسْتَكْثَرْتُ مِنَ الحُيْرِ وَمَا مَسَّنِيَ السُّوءُ ۚ إِنْ أَنَا إِلَّا نَذِيرٌ وَبَشِيرٌ لِّقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ ﴾(٢).

٢- قال تعالى: ﴿ وَإِن يَمْسَسْكَ اللهُ بِضُرِّ فَلَا كَاشِفَ لَهُ إِلَّا هُوَ ۚ وَإِن يُرِدْكَ بِخَيْرٍ فَلَا رَادً لِفَضْلِهِ ۚ يُصِيبُ بِهِ مَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ ۚ وَهُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ ﴾ (٣).

٣- قال تعالى: ﴿ سَيَقُولُ لَكَ اللَّخَلَّفُونَ مِنَ الْأَعْرَابِ شَغَلَتْنَا أَمْوَالْنَا وَأَهْلُونَا فَاسْتَغْفِرْ لَنَا ۚ يَقُولُونَ بِأَلْسِنَتِهِم مَّا لَيْسَ فِي قُلُومِمٍ ۚ قُلْ فَمَن يَمْلِكُ لَكُم مِّنَ اللهِ شَيْئًا إِنْ أَرَادَ بِكُمْ ضَرَّا أَوْ أَرَادَ بِكُمْ نَفْعًا ۚ بَلْ كَانَ اللهُ بِهَا تَعْمَلُونَ خَبِيرًا ﴾ (٤).

٤- عن أبي عبدالله عبين قال: كان أمير المؤمنين عبد يقول: لا يجد عبدٌ طعم الإيهان حتى يعلم أنَّ ما أصابه لم يكن ليخطئه، وأنَّ ما أخطأه لم يكن ليصيبه، وأنَّ

<sup>(</sup>۱) ذكروا في الفرق بين اليقين وبين الاعتقاد والعلم: إنَّ الإنسان المعتقد العالم بالشيء كالتدخين \_ مثلاً \_ ضارٌ ومع ذلك لا يجتنبه، أمَّا الإنسانُ الموقنُ فإنَّه يرتب على الشيء الآثار اللائقة به في ميزان العقل ومقياس الحكمة حسب درجة أهميَّة الشيء وتأثيره على مصيره، فكلُّ اعتقادٍ وعلم استتبع الآثار اللائقة بالمعتقد والمعلوم فإنَّه يكون يقيناً، وكلُّ اعتقادٍ اقترن بالفتور والتقاعس عن ترتيب تلك الآثار فهو علمٌ اختلط بجهلٍ، وإيمانٌ شابَهُ (مازجهُ) الشّك والرّيبة.

<sup>(</sup>٢) الأعراف: ١٨٨.

<sup>(</sup>۳) يونس: ۱۰۷.

<sup>(</sup>٤) الفتح: ١١.



الضّارّ النّافع هو الله ١٠٠٠.

٥- عن صفوان الجمّال قال: سألت أبا عبدالله عن قول الله ﴿ وَأَمَّا اللَّهِ اللَّهُ ما كان ذهباً ولا فضّة، وإنّما كان أربع كلمات: لا إله إلّا أنا، من أيقن بالموت لم يضحك سنُّه، ومن أيقن بالحساب لم يفرح قلبُه، ومن أيقن بالقدر لم يخشَ إلّا الله.

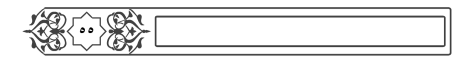
٢- عن أبي عبدالله عليه أنَّ أمير المؤمنين عليه جلس إلى حائط مائل يقضي بين النّاس فقال بعضهم: لا تقعد تحت هذا الحائط فإنَّه معور (٢)، فقال أمير المؤمنين عليه عنه حرس امرءاً أجلُه، فلمَّا قام سقط الحائط، وكان أمير المؤمنين عليه ممَّا يفعل هذا وأشباهه، وهذا اليقين.

٧- عن أبي بصير، عن أبي عبدالله عليه قال: ليس شيء إلا وله حدّ، قلت: جعلت فداك فها حدّ التوكّل؟ قال: أنْ لا تخاف مع الله شيئاً.

٨- عن أبي عبدالله على ما لم يؤته الله، فإنَّ الرزق لا يسوقه حرص حريص، بسخط الله، ولا يلومهم على ما لم يؤته الله، فإنَّ الرّزق لا يسوقه حرص حريص، ولا يردّه كراهيّة كاره، ولو أنَّ أحدكم فرّ من رزقه كما يفرّ من الموت لأدركه رزقه كما يدركه الموت، ثمَّ قال: إنَّ الله بعدله وقسطه جعل الرّوح والرّاحة في اليقين والرّضا، وجعل الهمّ والحزن في الشكّ والسخط.

(١) الكهف: ٨٢.

(٢) المعور: الّذي فيه خلل وشقّ يتخوّف منه.



٩- عن أبي عبدالله على القليل الدائم على اليقين أفضل عند الله
 من العمل الكثير على غير يقين.

١٠- عن سعيد بن قيس الهمداني قال: نظرت يوماً في الحرب إلى رجل عليه ثوبان فحرّكت فرسي فإذا هو أمير المؤمنين عليه فقلت يا أمير المؤمنين في مثل هذا الموضع؟ فقال: نعم يا سعيد بن قيس إنّه ليس من عبد إلّا وله من الله على حافظ وواقية معه ملكان يحفظانه من أنْ يسقط من رأس جبل، أو يقع في بئر، فإذا نزل القضاء خلّيا بينه وبين كلّ شيء.

11- قيل للرضا عَلَى تتكلّم بهذا الكلام، والسيف يقطر دماً (١)، فقال: إنَّ لله وادياً من ذهب حماه بأضعف خلقه النّمل، فلو رامه البخاتي (٢) لم تصل إليه. 1٢- عن أمير المؤمنين عَلَيْهُ أَنَّه قال: كفي بالأجل حارساً.

(١) يعني سيف السلطان، ولعل كلامه عِنه كان متعلقاً بأمر من أمورهم (دعوى الإمامة).

<sup>&</sup>quot; (٢) البخاق: الإبل الخراسانية.



#### ٨- باب وجوب طاعة العقل ومخالفة الجهل

١- قال تعالى: ﴿ كَذَلِكَ يُبَيِّنُ اللَّهُ لَكُمْ آَيَاتِهِ لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ (١).

٢- قال تعالى: ﴿ وَإِن كَانَ كَثِرَ عَلَيْكَ إِعْرَاضُهُمْ فَإِنِ اسْتَطَعْتَ أَن تَبْتَغِي نَفَقًا فِي الْأَرْضِ أَوْ سُلَّمًا فِي السَّمَاءِ فَتَأْتِيَهُم بِآيَةٍ ۚ وَلَوْ شَاءَ اللهُ جَمَعَهُمْ عَلَى الْهُدَىٰ ۚ فَلَا تَكُونَنَّ مِنَ الْجُاهِلِينَ ﴾ (٢).

٣- قال تعالى: ﴿ وَمَا أُوتِيتُمْ مِنْ شَيْءٍ فَمَتَاعُ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَزِينَتُهَا وَمَا عِنْدَ اللَّهِ خَرُ وَأَبْقَى أَفَلا تَعْقِلُونَ ﴾ (٣).

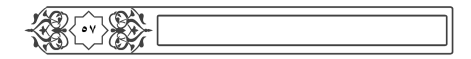
٤- عن أبي جعفر على قال: لمّ خلق الله العقل استنطقه، ثمّ قال له: أقبل فأقبَل، ثمّ قال له: أدبر فأدبر، ثمّ قال: وعزّتي وجلالي ما خلقت خلقاً هو أحبّ إليّ منك، ولا أكملتك إلّا فيمن أُحبّ أما إنّي إيّاك آمر وإيّاك أنهى وإيّاك أُعاقب وإيّاك أُثيب.

٥- عن عليّ الله قال: هبط جبرئيل الله على آدم الله ققال: يا آدم إنّي أمرت أنْ أُخيّرك واحدة من ثلاث فاخترها ودع اثنتين، فقال له آدم: يا جبرئيل وما الثّلاث؟ فقال: العقل والحياء والدّين، فقال آدم: إنّي قد اخترت العقل، فقال جبرئيل للحياء والدّين: انصر فا ودعاه، فقالا: يا جبرئيل إنّا أُمرنا أنْ نكون مع

(١) البقرة: ٢٤٢.

(٢) الأنعام: ٣٥.

(٣) القصص: ٦٠.



العقل حيث كان، قال: فشأنكما، وعرج.

٦- عن الرّضا السِّله قال: صديق كلّ امرئ عقله، وعدوّه جهله.

٧- عن أبي عبدالله عليه قال: من كان عاقلاً كان له دين ومن كان له دين دخل الجنة.

٨- عن هشام بن الحكم (١) قال: قال لي أبو الحسن موسى بن جعفر السنية الله بشر أهل العقل والفهم في كتابه فقال: ﴿فَبَشَرْ عِبَادِ \* الَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ الْقَوْلَ فَيَتَبِعُونَ أَحْسَنَهُ أُولَئِكَ اللَّذِينَ هَذَاهُمُ اللهُ وَأُولَئِكَ هُمْ أُولُوا يَسْتَمِعُونَ الْقَوْلَ فَيَتَبِعُونَ أَحْسَنَهُ أُولَئِكَ اللَّذِينَ هَذَاهُمُ اللهُ وَأُولَئِكَ هُمْ أُولُوا الأَلْبَابِ (١) إلى أَنْ قال ـ: يا هشام إنَّ لقهان قال لابنه: تواضع للحقّ تكن أعقل النّاس (وإنَّ الكيّس لدى الحقّ يسير)، يا بني إنَّ الدّنيا بحر عميق قد غرق فيها عالم كثير فلتكن سفينتك فيها تقوى الله، وحشوها(١) الإِيهان، وشراعها(١) التّوكّل، وقيّمها العقل، ودليلها العلم، وسكّانها (٥) الصّبر، يا هشام إنَّ لكلّ شيء دليلاً، ودليل التقكّر، ودليل التّفكّر، ودليل التّفكّر الصّمت ولكلّ شيء مطيّة (٢) ومطيّة العقل التّواضع، وكفى بك جهلاً أنْ تركب ما نهيت عنه ـ إلى أنْ قال ـ: يا هشام إنَّ لله على النّاس حجّين حجّة ظاهرة وحجّة باطنة، فأمّا الظّاهرة فالرّسل

(١) الحديث طويل في كتاب العقل والجهل من الكافي اختار منه الشّيخ الحرّ ﷺ مواضع.

<sup>(</sup>٢) الزمر: ١٨،١٧.

<sup>(</sup>٣) الحشو: ما تملأ السفينة به من المتاع وأنواع ما يتّجر به.

<sup>(</sup>٤) شراع السفينة: ما يرفع فوقها من ثوب لتدخل فيه الريح فتُجريها.

<sup>(</sup>٥) سكّان السفينة: الدَّفة إذ به تقوم وتُسكّن وتُعدّل وتمنع من الحركة والاضطراب.

<sup>(</sup>٦) المطيّة: الناقة الّتي يركب ظهرها.



والأنبياء والأئمَّة، وأمَّا الباطنة فالعقول \_ إلى أنْ قال: \_ يا هشام كيف يزكو عند الله عملك وأنت قد شغلت قلبك عن أمر ربّك وأطعت هواك على غلبة عقلك يا هشام إنَّ العاقل رضي بالدون من الدّنيا مع الحكمة ولم يرض بالدّون من الحكمة مع الدّنيا، فلذلك ربحت تجارتهم، إنَّ العقلاء تركوا فضول الدّنيا فكيف الذّنوب؟ وترك الدّنيا من الفضل، وترك الذّنوب من الفرض، يا هشام إنَّ العاقل نظر إلى الدّنيا وإلى أهلها فعلم أنَّها لا تنال إلَّا بالمشقة، ونظر إلى الآخرة فعلم أنها لا تنال إلَّا بالمشقة، ونظر إلى الآخرة فعلم أنها لا تنال إلَّا بالمشقة، فطلب بالمشقّة أبقاهُما .. الحديث.

٩- عن أمير المؤمنين المنه قال: العقل غطاء ستير (١) والفضل (٢) جمال ظاهر، فاستر خَلَلَ خُلُقِك بفضلك، وقاتل هواك بعقلك، تسلم لك المودّة، وتظهر لك المحدّة.

١٠- عن أبي عبدالله عليته قال: العقل دليل المؤمن.

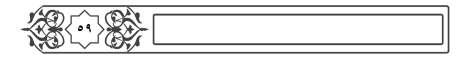
١١- عن أبي عبد الله على قال: قال رسول الله على لا فقر أشد من الجهل، ولا مال أعود من العقل.

١٢- عن أبي عبدالله عليه قال: خمس من لم يكن فيه لم يكن فيه كثير مستمتع، قلت: وما هي؟ قال: العقل والأدب والدّين والجود وحسن الخلق.

هذا وقد عقب الحرُّ الله على ذلك بقوله: العقل يطلق في كلام العلماء والحكماء على معانٍ كثيرة، وبالتّتبع يُعلم أنَّه يطلق في الأحاديث على ثلاثة معانٍ:

<sup>(</sup>١) ستر: ساتر للعيوب الباطنة.

<sup>(</sup>٢) الفضل: المحامد والمحاسن.



أحدها: قوّة إدراك الخير والشرّ والتّمييز بينهما ومعرفة أسباب الأُمور ونحو ذلك، وهذا هو مناط التّكليف.

وثانيها: حالة وملكة تدعو إلى اختيار الخير والمنافع واجتناب الشر والمضار.

وثالثها: التّعقّل بمعنى العلم، ولذا يقابل بالجهل لا بالجنون، وأحاديث هذا الباب وغيره أكثرها محمول على المعنى الثّاني والثّالث والله أعلم.



#### ٩- باب وجوب غلبة العقل على الشهوة وتحريم العكس

١- قال تعالى: ﴿ وَقَالُوا لَوْ كُنَّا نَسْمَعُ أَوْ نَعْقِلُ مَا كُنَّا فِي أَصْحَابِ السَّعِيرِ ﴾ (١).

٢- عن الصّادق، عن آبائه عن رسول الله على حديث المناهي (٢) قال: من عَرِضَت له فاحشة أو شهوة فاجتنبها مخافة الله على حرّم الله عليه النّار وآمنه من الفزع الأكبر، وأنجز له ما وعده في كتابه في قوله تعالى: ﴿وَلَمِنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ جَنّتَانِ ﴾ (٣) ألا ومن عَرِضَت له دنيا وآخرة فاختار الدّنيا على الآخرة لقي الله على يوم القيامة وليست له حسنة يتّقي بها النّار، ومن اختار الآخرة وترك الدّنيا رضى الله عنه وغفر له مساوي عمله.

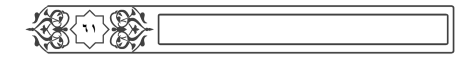
٣- عن عبدالله بن سنان قال: سألت أبا عبدالله جعفر بن محمَّد الصّادق المنه فقلت: الملائكة أفضل أم بنو آدم؟ فقال: قال أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب النه الله ركّب في الملائكة عقلاً بلا شهوة، وركّب في البهائم شهوة بلا عقل، وركّب في بني آدم كلتيها، فمن غلب عقلُه شهوتَه فهو خيرٌ من الملائكة، ومن غلب شهوتُه عقلَه فهو شرّ من البهائم.

٤- عن جعفر، عن أبيه، عن آبائه ﷺ قال: قال رسول الله ﷺ: طوبي لمن

(٢) وهو حديث طويل روى فيه الإمام الصّادق على عدّة نواهٍ عن رسول الله ، أخرجه الصدوق على كتابه الفقيه بعنوان باب ذكر جمل من مناهي النبي على.

<sup>(</sup>١) الملك: ١٠.

<sup>(</sup>٣) الرحمن: ٤٦.



ترك شهوة حاضرة لموعد لم يره.

٥- عن أمير المؤمنين السِّله أنَّه قال: كم من شهوة ساعة أورثت حزناً طويلاً.

٦- وعنه عَلَيْكُم: كم من أكلة منعت أكلات.

٧- عن أبي عبدالله على قال: قال الله تعالى: إنَّما أقبل الصّلاة لمن تواضع لعظمتي ويكفّ نفسه عن الشهوات من أجلي، ويقطع نهاره بذكري، ولا يتعاظم على خلقي، ويطعم الجائع، ويكسو العاري، ويرحم المصاب، ويؤوي الغريب فذلك يشرق نوره مثل الشمس أجعل له في الظّلمات نورا، وفي الجهالة حلماً، أكلؤه بعزّتي، وأستحفظه ملائكتي، يدعوني فألبيه، ويسألني فأعطيه، فمثل ذلك عندي كمثل جنّات عدن لا يسمو(۱) ثمرها، ولا تتغيّر عن حالها.

(١) أي: لا يعلو، كما في قوله تعالى: ﴿ قُطُوفُهَا دَانِيَةٌ ﴾ وهو إشارة إلى تواضع المؤمن.



## ١٠- باب وجوب الاعتصام (١) بالله

١- قال تعالى: ﴿ وَكَيْفَ تَكْفُرُونَ وَأَنتُمْ تُتْلَىٰ عَلَيْكُمْ آيَاتُ اللهِ وَفِيكُمْ رَسُولُهُ ۚ وَمَن يَعْتَصِم بِاللهِ فَقَدْ هُدِيَ إِلَىٰ صِرَاطٍ مُّسْتَقِيم ﴾ (٢).

٢- قال تعالى: ﴿ وَاعْتَصِمُوا بِحَبْلِ الله جَمِيعًا وَلَا تَفَرَّقُوا ۚ وَاذْكُرُوا نِعْمَتَ الله عَلَيْكُمْ إِذْ كُنتُمْ أَعْدَاءً فَأَلَّفَ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ فَأَصْبَحْتُم بِنِعْمَتِهِ إِخْوَانًا وَكُنتُمْ عَلَىٰ شَفَا حُفْرَةٍ مِّنَ النَّارِ فَأَنقَذَكُم مِّنْهَا أَ كَذٰلِكَ يُبَيِّنُ اللهُ لَكُمْ آيَاتِهِ لَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ ﴾ (٣).

٣- قال تعالى: ﴿ فَأَمَّا الَّذِينَ آمَنُوا بِاللهِ وَاعْتَصَمُوا بِهِ فَسَيُدْخِلُهُمْ فِي رَحْمَةٍ مِّنْهُ وَفَضْلِ وَيَهْدِيهِمْ إِلَيْهِ صِرَاطًا مُّسْتَقِيبًا ﴾ (٤).

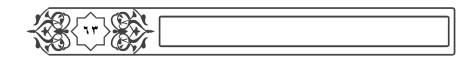
٤- عن أبي عبدالله على قال: أوحى الله الله المحاود: ما اعتصم بي عبد من عبادي دون أحد من خلقي عرفت ذلك من نيّته ثم يكيده السهاوات والأرض ومن فيهن إلّا جعلت له المخرج من بينهن، وما اعتصم عبد من عبادي بأحد من خلقي عرفت ذلك من نيّته إلّا قطعت أسباب السهاوات من يديه، وأسخت الأرض من تحته ولم أبال بأيّ وادٍ يهلك.

(١) مادة (عصم) يلاحظ فيها قيدان الحفظ والدّفع وليس الحفظ فقط والاعتصام هو اختيار الحفظ والدّفاع.

<sup>(</sup>٢) آل عمران: ١٠١.

<sup>(</sup>٣) آل عمران: ١٠٣.

<sup>(</sup>٤) النساء: ١٧٥.



## ١١- باب وجوب التّوكّل على الله والتّفويض إليه<sup>(١)</sup>

٠- قال تعالى: ﴿إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلِيَتْ عَلَيْهِمْ آيَاتُهُ زَادَتْهُمْ إِيمَانًا وَعَلَىٰ رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ﴾(٢).

٢- قال تعالى: ﴿وَقَالَ مُوسَىٰ يَا قَوْمِ إِن كُنتُمْ آمَنتُم بِاللهِ فَعَلَيْهِ تَوَكَّلُوا إِن كُنتُم مُسْلِمِينَ ﴾(٣).

٣- قال تعالى: ﴿إِنَّهُ لَيْسَ لَهُ سُلْطَانٌ عَلَى الَّذِينَ آمَنُوا وَعَلَىٰ رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ ﴾(١).

٤- قال تعالى: ﴿فَسَتَذْكُرُونَ مَا أَقُولُ لَكُمْ ۚ وَأُفَوِّضُ أَمْرِي إِلَى اللهِ ۚ إِنَّ

(۱) التوكّل: هو اعتهاد القلب في جميع الأمور على الله. وليس معنى هذا، ترك السعي في الأمور المهمّة والضروريّة بل على الإنسان أنْ يتوصّل إلى مقاصده بالوسائل والأسباب المتعارفة من غير حرص ومبالغة ومع كلّ ذلك لا يعتمد على سعيه وما يُحصّله من الأسباب، بل يعتمد على سبب الأسباب.

التَّفويض: تصيير أمرٍ إلى الغير بحيث يجعله متولّياً وصاحب اختيار مطلق فيه يفعل ما يختار، وهذا المعنى إنَّما يتحقّق بعد مرتبة التّوكّل فإنَّ في التّوكّل يحفظ مقام الموكّل ولا يسقط اعتباره بخلاف التّفويض فإنَّ المفوّض بتفويضه يخرج نفسه ومقامه عن الاعتبار ويردّه إلى غيره. ولا فرق في هذا بين أنْ يكون المفوَّض إليه ربّاً أو شريكاً أو زوجاً أو غيرهم، وفي أي أمر كان.

(٢) الأنفال: ٢.

(۳) يونس: ۸٤.

(٤) النحل: ٩٩.



اللَّهَ بَصِيرٌ بِالْعِبَادِ ﴿(١).

٥- عن عليّ بن الحسين عليه قال: خرجت حتّى انتهيت إلى هذا الحائط فاتّكأت عليه، فإذا رجل عليه ثوبان أبيضان ينظر في تجاه وجهي، ثمَّ قال: يا عليّ بن الحسين ما لي أراك كئيباً حزيناً (٢) إلى أنْ قال: ثمَّ قال: يا عليّ بن الحسين عليه هل رأيت أحداً دعا الله فلم يجبه؟ قلت: لا، قال: فهل رأيت أحداً توكّل على الله فلم يكفه؟ قلت: لا، قال الله فلم يعطه؟ قلت: لا، ثمَّ غاب عني (٣).

٦- عن أبي عبدالله عنه قال: إن الغنى والعز يجولان فإذا ظفرا بموضع التوكل أوطنا.

٧- سُئِل أبو الحسن الأوَّل ﷺ عن قول الله ﷺ: ﴿ وَمَن يَتَوَكَّلْ عَلَى الله فَهُوَ كَالله فَهُو الله ﴿ وَمَن يَتَوَكَّلُ عَلَى الله فَهُو حَسْبُهُ ﴾ (٤) فقال: التوكّل على الله في أمورك كلّها، في فعل بك كنت عنه راضياً تعلم أنَّه لا يألوك (٥) خيراً وفضلاً، وتعلم أنَّ الحكم

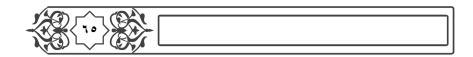
(١) غافر: ٤٤.

<sup>(</sup>٢) تتمّة الحديث: (على الدّنيا؟ فرزق الله حاضر للبرّ والفاجر. قلت ما على هذا أحزن وإنّه لكم تقول، قال فعلى الآخرة؟ فوعد صادق يحكم فيه ملك قاهر \_ أو قال قادر \_ قلتُ ما على هذا أحزن، وإنّه لكم تقول. فقال ممّ خُزنُك؟ قلت: ممّا نتخوّف من فتنة ابن الزبير وما فيه الناس قال: فضحك..).

<sup>(</sup>٣) لعلُّ الرجل كان هو الخضر على نبينا وآله وعليه السلام.

<sup>(</sup>٤) الطلاق: ٣.

<sup>(</sup>٥) أي: لا يمنعك.



في ذلك له، فتوكّل على الله بتفويض ذلك إليه وثق به فيها وفي غيرها.

٨- عن أبي عبدالله عليه قال: من أُعطي ثلاثاً لم يمنع ثلاثاً: من أُعطي الدّعاء أُعطي الإجابة ومن أُعطي التوكّل أُعطي الزّيادة، ومن أُعطي التّوكّل أُعطي الكفاية، ثمّ قال: أتلوت كتاب الله ﴿ وَمَن يَتَوكّلُ عَلَى الله فَهُو حَسْبُهُ ﴾ (١) وقال: ﴿ لَكُن شَكَرْتُمْ لاَزِيدَنّكُمْ ﴾ (١) وقال: ﴿ لَا عُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ ﴾ (١)

(١) الطلاق: ٣.

(٢) إبراهيم: ٧.

(٣) غافر: ٦٠.



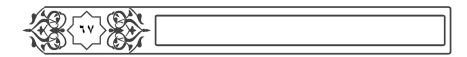
### ١٢- باب عدم جواز تعلّق الرّجاء والأمل بغير الله

١- قال تعالى: ﴿ أَمْ مَنْ هُوَ قَانِتٌ آنَاءَ اللَّيْلِ سَاجِدًا وَقَائِمًا يَحْذَرُ الْآخِرَةَ وَيَرْجُو
 رَحْمَةَ رَبِّهِ قُلْ هَلْ يَسْتَوِي الَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ أُولُو
 الْأَلْبَابِ﴾ (١).

٢- عن أبي عبدالله على الله الله الله الله الله الله الله تبارك وتعالى يقول: وعزّي وجلالي ومجدي وارتفاعي على عرشي لأقطّعن أمل كلّ مؤمّل من النّاس غيري باليأس ولأكسونه ثوب المذلّة عند النّاس، ولأنحينه من قربي ولأبعدنه من فضلي، أيُؤمّل غيري في الشدائد والشدائد بيدي ويرجو غيري، ويقرع بالفكر باب غيري وبيدي مفاتيح الأبواب وهي مغلقة، وبابي مفتوح لمن دعاني فمن ذا الّذي أمّلني لنائبة فقطعت رجاءه مني الله ومن الّذي رجاني لعظيمة فقطعت رجاءه مني جعلت آمال عبادي عندي محفوظة فلم يرضوا بحفظي، وملأت سماواتي ممن لا يملّ من تسبيحي، وأمرتهم أنْ لا يغلقوا الأبواب بيني وبين عبادي فلم يثقوا بقولي ألم يعلم من طرقته نائبة من نوائبي أنّه لا يملك كشفها أحد غيري إلّا من بعد إذني، فما لي أراه لاهياً عني أعطيته بجودي ما لم يسألني، ثمّ انتزعته عنه فلم بعد إذني، فما لي أراه لاهياً عني أعطيته بجودي ما لم يسألني، ثمّ انتزعته عنه فلم

(١) الزمر: ٩.

<sup>(</sup>٢) يلاحظ أنَّ الإمام الصّادق هِ يسند مروياته أحياناً إلى رسول الله هُ أو إلى ما كتبه أمير المؤمنين هِ عن رسول الله هِ أو إلى الكتب الّتي توارثها الأئمَّة هِ عن رسول الله هِ الكتب الّتي توارثها الأئمَّة هِ عن رسول الله هِ للإشارة إلى بعض مصادر علومهم والّتي يفتقدها غيرهم.



يسألني ردّه، وسأل غيري، أفتراني أبدأ بالعطاء قبل المسألة، ثمَّ أُسأل فلا أُجيب سائلي أبخيل أنا فيبخلني عبدي؟ أو ليس الجود والكرم لي؟ أو ليس العفو والرّحة بيدي؟ أو ليس أنا محل الآمال فمن يقطعها دوني؟ أفلا يخشى المؤمّلون أنْ يؤمّلوا غيري؟ فلو أنَّ أهل سهاواتي وأهل أرضي أملوا جميعاً ثمَّ أعطيت كلّ واحد منهم مثل ما أمّل الجميع ما انتقص من ملكي عضو ذرَّةٍ (١)، وكيف ينقص ملك أنا قيّمه؟ فيا بؤساً للقانطين من رحمتي، ويا بؤساً لمن عصاني ولم يراقبني.

٣- روي عن أبي عبدالله عنه في قول الله ﴿ وَمَا يُؤْمِنُ أَكْثَرُهُم بِاللهِ إِلَّا وَهُم مُشْرِكُونَ ﴾ (٢) قال: هو قول الرّجل: لولا فلان لهلكت، ولولا فلان ما أصبت كذا وكذا، ولولا فلان لضاع عيالي، ألا ترى أنّه قد جعل لله شريكاً في ملكه يرزقه ويدفع عنه، قلت: فيقول ماذا؟ يقول: لولا أنْ منَّ الله عليَّ بفلان لهلكت، قال: نعم: لا بأس هذا أو نحوه.

(١) الذّر: صغار النمل.

<sup>(</sup>۲) يوسف: ۱۰٦.



# ۱۳- باب وجوب الجمع بين الخوف والرّجاء (۱) والعمل لما يرجو ويخاف

١- قال تعالى: ﴿ادْعُوا رَبَّكُمْ تَضَرُّعًا وَخُفْيَةً ۚ إِنَّهُ لَا يُحِبُّ الْمُعْتَدِينَ \* وَلَا تُفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ بَعْدَ إِصْلَاحِهَا وَادْعُوهُ خَوْفًا وَطَمَعًا ۚ إِنَّ رَحْمَتَ اللهِ قَرِيبٌ مِّنَ اللهِ قَرِيبٌ مِّنَ اللهِ عَرِيبٌ مِنْ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَرْقِيبٌ مِنْ اللهِ عَلَى اللهِ عَرْقِيبٌ وَلَا عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَرْقِيبٌ مِنْ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى الللهِ عَلَى اللهِ عَلَى

٢- قال تعالى: ﴿قُلْ إِنِّي أَخَافُ إِنْ عَصَيْتُ رَبِّي عَذَابَ يَوْم عَظِيم ﴾(٣).

٣- عن أبي عبدالله على وقد سُئل عمّا كان في وصيّة لقمان؟ قال: كان فيها الأعاجيب، وكان أعجب ما كان فيها أنْ قال لابنه: خف الله خيفة لو جئته ببرِر الثّقلين لعذّبك، وارج الله رجاءً لو جئته بذنوب الثّقلين لرحمك، ثمّ قال أبو عبد الله عبد الله عبد الله عبد مؤمن إلّا وفي قلبه نوران: نور خيفة، ونور رجاء، لو وزن هذا لم يزد على هذا ولو وزن هذا لم يزد على هذا.

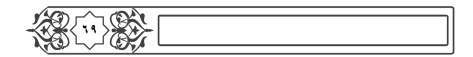
٤- عن أبي عبدالله عليه وقد سُئل عن قوم يعملون بالمعاصي ويقولون: نرجو،
 فلا يزالون كذلك حتى يأتيهم الموت، فقال: هؤلاء قوم يترجّحون (٤) في الأماني،

<sup>(</sup>١) أي بأنْ يكون الخوف والرّجاء كلاهما كاملين في النفس ولا تنافي بينهما فإنَّ ملاحظة سعة رحمة الله وغنائه وجوده ولطفه على عباده سبب للرجاء، والنظر إلى شدّة بأس الله وبطشه وما توعّد به العاصين من عباده سبب للخوف.

<sup>(</sup>٢) الأعراف: ٥٥، ٥٦.

<sup>(</sup>٣) الزمر: ١٣.

<sup>(</sup>٤) التّرجّح: الميل والمقصود أنَّهم مالت بهم عن الاستقامة أمانيهم الكاذبة.



كذبوا، ليسوا براجين، من رجا شيئاً طَلَبَه، ومن خاف من شيء هرب منه.

٥- عن أبي عبدالله عليه الله الكون المؤمن مؤمناً حتى يكون خائفاً راجياً ولا يكون خائفاً راجياً ولا يكون خائفاً راجياً حتى يكون عاملاً لما يخاف ويرجو.

٦- عن الصّادق جعفر بن محمّد الله قال: ارجُ الله رجاءً لا يجرّئك على
 معصيته وخف الله خوفاً لا يؤيسك من رحمته.

٧- عن أمير المؤمنين عيش أنّه قال في خطبة له: يدّعي بزعمه أنّه يرجو الله كذب والعظيم، ماله لا يتبيّن رجاؤه في عمله؟! وكلّ راجٍ عرف رجاؤه في عمله إلّا رجاء الله فإنّه مدخول، وكلّ خوف محقّق إلّا خوف الله فإنّه معلول(١)، يرجو الله في الكبير، ويرجو العباد في الصّغير فيعطي العبد ما لا يعطي الرّب، فها بال الله جلّ ثناؤه يقصّر به عمّا يصنع لعباده؟! أتخاف أنْ تكون في رجائك له كاذباً، أو يكون لا يراه للرّجاء موضعاً؟! وكذلك إنْ هو خاف عبداً من عبيده أعطاه من خوفه ما لا يعطي ربّه فجعل خوفه من العباد نقداً وخوفه من خالقه ضهاراً(١) ووعداً! (٣).

(١) المعلول: غير الخالص.

<sup>(</sup>٢) الضمار: الّذي لا يرجى من الوعود.

<sup>(</sup>٣) توضيح الخطبة: أنَّ كلِّ من رجا أمراً من سلطان أو غيره فإنَّه يخدمه الخدمة التَّامَّة ويبالغ في طلب رضاه ويكون عمله بقدر قوَّة رجائه له وخلوصه، فإذا كان هذا المدعي للرجاء غير عامل، نستدل بتقصيره في الأعال الدينيَّة على عدم رجائه الخالص في الله.



#### ١٤- باب وجوب الخوف من الله

١- قال تعالى: ﴿ وَمَن يُطِعِ اللهَ وَرَسُولَهُ وَيَخْشَ اللهَ وَيَتَقْهِ فَأُولَئِكَ هُمُ اللهَ وَيَتَقَدِهِ وَاللهَ وَيَعْشَلُ اللهَ وَيَتَقَدِهِ فَأُولَئِكَ هُمُ اللهَ وَيَقَدِهِ وَاللهِ وَاللهَ وَيَعْشَلُ اللهَ وَيَعْشَلُ اللهَ وَيَتَقَدِهِ فَأُولَئِكَ هُمُ اللهَ وَيَعْشَلُ اللهَ وَيَعْشَلُ اللهَ وَيَعْشَلُ اللهَ وَيَعْشَلُ اللهَ وَيَعْشَلُوا اللهَ وَيَعْشَلُ اللهَ وَيَعْشَلُوا وَاللّهِ وَاللّهَ وَيَعْشَلُ اللهَ وَيَعْشَلُ اللهَ وَيَعْشَلُ اللهَ وَلَهُ وَيَعْشَلُ اللهُ وَيَعْشَلُوا وَيَعْلَمُ اللّهَ وَيُعْمُ اللّهَ وَيُعْلِقُونُ وَا لَهُ اللّهَ وَاللّهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ إِلَيْ وَاللّهُ وَلَوْلَ الللهَ وَلَوْلِكُونُ وَا لَهُ إِلّهُ وَلَهُ اللّهَ وَلَوْلِكُونُ وَلَكُ اللّهَ وَاللّهَ وَلَا لَا لَعْلَالِكُ اللّهَ وَلَا لَا لَا عَلَيْكُ اللّهُ وَاللّهَ وَلَا لَاللّهُ وَلَا لَا لَا عَلَيْكُ اللّهُ وَلَا لَا لَا عَلَا لَا عَلَا لَا عَلَيْكُ لَا اللهَ وَاللّهُ وَلَا لَا عَلَيْكُ اللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَا عُلْمُ اللّهُ وَلَا لَا عَلَيْكُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا لَهُ عَلَيْكُولِ اللّهُ الللهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الل

٢- قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمْ وَاخْشَوْا يَوْمًا لَّا يَجْزِي وَالِدٌ عَن وَلَدِهِ وَلَا مَوْلُودٌ هُوَ جَازٍ عَن وَالِدِهِ شَيْئًا ۚ إِنَّ وَعْدَ اللهِ حَقٌ ۚ فَلَا تَغُرَّنَكُمُ الْحَيَاةُ الدُّنْيَا وَلَا يَغُرَّنَكُمُ بِالله الْغَرُورُ ﴾ (٢).

٣- قال تعالى: ﴿ وَلِمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ جَنَّتَانِ ﴾ (٣).

٤- قال تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يَخْشُوْنَ رَبَّهُم بِالْغَيْبِ هُم مَّغْفِرَةٌ وَأَجْرٌ كَبِيرٌ ﴾(١).

٥- عن أبي عبدالله على قال: إنَّ ممّا حفظ من خطب رسول الله على قال: أمّا النّاس إنَّ لكم معالم فانتهوا إلى معالمكم (٥)، وإنَّ لكم نهايةً فانتهوا إلى نهايتكم (٢)، ألا إنَّ المؤمن يعمل بين مخافتين: بين أجلٍ قد مضى لا يدري ما الله صانع فيه؟ وبين أجلٍ قد بقي لا يدري ما الله قاض فيه؟ فليأخذ العبد المؤمن من

(١) النور: ٥٢.

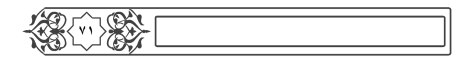
(٢) لقيان: ٣٣.

(٣) الرحمن: ٤٦.

(٤) الملك: ١٢.

(٥) أي معالم الدّين والشّريعة.

(٦) أي المستقرّ في الجنّة والقرار في دار القرار.



نفسه لنفسه (۱)، ومن دنياه لآخرته، وفي الشّبيبة قبل الكبر، وفي الحياة قبل المات، فوالَّذي نفس محمَّد بيده ما بعد الدّنيا من مستعتب (۲) وما بعدها من دار إلَّا الجنّة أو النّار.

٦- عن أبي عبدالله عليه قال: المؤمن بين مخافتين: ذنب قد مضى لا يدري ما صنع الله فيه، وعمر قد بقي لا يدري ما يكتسب فيه من المهالك، فلا يصبح إلَّا خائفاً، ولا يصلحه إلَّا الخوف.

٧- عن أبي عبدالله عليه في قول الله ﴿ وَلَمِنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ جَنَتَانِ ﴾ (٣) قال: من علم أنَّ الله يراه ويسمع ما يقول ويعلم ما يعمله من خير أو شرّ فيحجزه ذلك عن القبيح من الأعمال فذلك الذي خاف مقام ربّه ونهى النّفس عن الهوى.

٨- عن أبي عبدالله عَلِيَّهُ قال: من خاف الله أخاف الله منه كلّ شيء، ومن لم
 يخف الله أخافه الله من كلّ شيء.

9- عن إسحاق بن عمّار قال: قال أبو عبدالله على السحاق خف الله كأنّك تراه، وإنْ كنت لا تراه فإنّه يراك، وإنْ كنت ترى أنّه لا يراك فقد كفرت، وإنْ كنت تعلم أنّه يراك ثُمَّ برزت له بالمعصية فقد جعلته من أهون النّاظرين عليك.

١٠- عن أبي عبدالله عَلِيُّهُ: مَن عَرف الله خاف الله، ومَن خاف الله سخت

<sup>(</sup>١) أي ليجتهد في الطاعة والعبادة ويروّض نفسه بالأعمال الصالحة في أيام قلائل لراحة الأبد.

<sup>(</sup>٢) الاستعتاب: الاسترضاء. والمقصود هو أنَّ من يطلب رضا الله عليه أنْ يطلبه في الدِّنيا قبل حلو ل أجله.

<sup>(</sup>٣) الرحمن: ٤٦.



نفسه عن الدُّنيا.

١٣- عن الصّادق جعفر بن محمَّد الله قال: من خلا بذنب فراقب الله تعالى
 فيه واستحيى من الحفظة غفر الله قل له جميع ذنوبه وإنْ كانت مثل ذنوب الثّقلين.

١٤- عن أبي عبدالله عليه قال: سمعته يقول: الخائف من لم تدع له الرّهبة لساناً ينطق به.

١٥- عن أبي جعفر عليه في حديث \_ قال: وأمّا المُنجيات فخوف الله في السرِّ والعلانيّة، والقصد في الغني والفقر، وكلمة العدل في الرّضا والسخط.

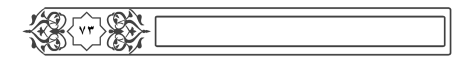
(١) فاطر: ٢٨.

(٢) المائدة: ٤٤.

(٣) الطلاق: ٢.

(٤) أي أنَّ من كان خائفاً راهباً من الله سبحانه لا يهمّه أنْ يكون شريفاً مذكوراً بالمحامد عند الناس بل همّه أنْ يكون معروفاً عند الله سبحانه وتعالى.

(٥) من ألفاظ رسول الله ﷺ الموجزة الّتي لم يسبق إليها. وقد نقل الحرّ ﷺ بعضها في أبواب جهاد النفس.



17- عن أمير المؤمنين عليه قال: إنَّ المؤمن لا يصبح إلَّا خائفاً وإنْ كان محسناً، ولا يمسي إلَّا خائفاً وإنْ كان محسناً، لأنّه بين أمرين: بين وقت قد مضى لا يدري ما الله صانع به؟ وبين أجل قد اقترب لا يدري ما يصيبه من الهلكات؟ ألا وقولوا خيراً تُعرفوا به، واعملوا به تكونوا من أهله، صلوا أرحامكم وإنْ قطعوكم، وعُودوا بالفضل على من حرمكم، وأدّوا الأمانة إلى من ائتمنكم، وأوفوا بعهد من عاهدتم، وإذا حكمتم فاعدلوا.



### ١٥- باب استحباب كثرة البكاء من خشية الله

١- قال تعالى: ﴿ وَإِذَا سَمِعُوا مَا أُنْزِلَ إِلَى الرَّسُولِ تَرَى أَعْيُنَهُمْ تَفِيضُ مِنَ الدَّمْع مِا عَرَفُوا مِنَ الحُقِّ يَقُولُونَ رَبَّنَا آَمَنَا فَاكْتُبْنَا مَعَ الشَّاهِدِينَ ﴾ (١).

٢- قال تعالى: ﴿ وَيَخِرُّونَ لِلْأَذْقَانِ يَبْكُونَ وَيَزِيدُهُمْ خُشُوعًا ﴾ (٢).

٣. قال تعالى: ﴿أُولَئِكَ الَّذِينَ أَنْعَمَ اللهُ عَلَيْهِمْ مِنَ النَّبِينَ مِنْ ذُرِّيَّةِ آدَمَ وَمِمَّنْ هَدَيْنَا وَاجْتَبَيْنَا إِذَا تُتْلَى عَلَيْهِمْ
 حَمَلْنَا مَعَ نُوحٍ وَمِنْ ذُرِّيَّةٍ إِبْرَاهِيمَ وَإِسْرَائِيلَ وَمِثَنْ هَدَيْنَا وَاجْتَبَيْنَا إِذَا تُتْلَى عَلَيْهِمْ
 آيَاتُ الرَّحْمَن خَرُّوا سُجَّدًا وَبُكِيًّا ﴾ (٣).

٤- عن رسول الله على قال: طُوبى لصورة نظر الله إليها تبكي على ذنب من خشية الله لم يطلع على ذلك الذّنب غيره.

٥- عن رسول الله ﷺ قال: كلّ عين باكية يوم القيامة إلّا ثلاثة أعين: عين بكت من خشية الله، وعين غضت عن محارم الله، وعين باتت ساهرة في سبيل الله.

٦- عن الرّضا ﷺ قال: كان فيها ناجى الله به موسى ﷺ أنّه ما تقرّب إليّ المتقرّبون بمثل البكاء من خشيتي، وما تعبّد لي المتعبّدون بمثل الورع عن محارمي، ولا تزيّن لي المتزيّنون بمثل الزّهد في الدّنيا عمّا يهم الغنى عنه، فقال

(١) المائدة: ٨٣.

(٢) الإسراء: ١٠٩.

(٣) مريم: ٥٨.



موسى: يا أكرم الأكرمين فيا أثبتهم على ذلك؟ فقال: يا موسى أمَّا المتقرّبون لي بالبكاء من خشيتي فهم في الرّفيق الأعلى لا يشركهم فيه أحد، وأمّا المتعبّدون لي بالورع عن محارمي فإنّي أُفتش النّاس عن أعمالهم ولا أُفتشهم حياءً منهم، وأمَّا المتزيّنون لي بالزّهد في الدّنيا فإني أُبيحهم الجنّة بحذافيرها يتبوَّؤن منها حيث يشاؤون.

٨- عن أبي عبدالله عبد قال: كل عين باكية يوم القيامة إلا ثلاثة: عين غُضّت عن محارم الله، وعين سهرت في طاعة الله، وعين بكت في جوف الليل من خشية الله.



## ١٦- باب وجوب حسن الظّنّ بالله، وتحريم سوء الظّنّ به

١- قال تعالى: ﴿ وَيُعَذِّبَ الْمُنَافِقِينَ وَالْمُنَافِقَاتِ وَالْمُشْرِكِينَ وَالْمُشْرِكَاتِ الظَّانِينَ
 بِاللهِ ظَنَّ السَّوْءِ عَلَيْهِمْ دَائِرَةُ السَّوْءِ وَغَضِبَ اللهُ عَلَيْهِمْ وَلَعَنَهُمْ وَأَعَدَّ لَهُمْ جَهَنَّمَ
 وَسَاءَتْ مَصِيرًا ﴾ (١).

٢- قال تعالى: ﴿ بَلْ ظَنَنْتُمْ أَنْ لَنْ يَنْقَلِبَ الرَّسُولُ وَالْمُؤْمِنُونَ إِلَى أَهْلِيهِمْ أَبَدًا وَزُيِّنَ ذَلِكَ فِي قُلُوبِكُمْ وَظَنَنْتُمْ ظَنَّ السَّوْءِ وَكُنْتُمْ قَوْمًا بُورًا ﴾(٢).

٣- عن أبي جعفر عَيْ قال: وجدنا في كتاب علي عَيْ النه الله على منبره: والذي لا إله إلا هو ما أُعطي مؤمن قطّ خير الدّنيا والآخرة إلا بحسن ظنّه بالله، ورجائه له، وحُسن خلقه، والكفّ عن اغتياب المؤمنين، والّذي لا إله إلا هو لا يعذّب الله مؤمناً بعد التّوبة والاستغفار إلّا بسوء ظنّه بالله وتقصير من رجائه له، وسوء خلقه، واغتياب المؤمنين، والّذي لا إله إلّا هو لا يحسن ظنّ عبد مؤمن بالله إلّا كان الله عند ظنّ عبده المؤمن، لأنّ الله كريم بيده الخير يستحيي أنْ يكون عبده المؤمن قد أحسن به الظنّ ثمّ يخلف ظنّه ورجاءه فأحسنوا بالله الظنّ وارغبوا إليه.

٤- عن أبي عبدالله عليته على قال: حسن الظّنّ بالله أنْ لا ترجو إلَّا الله، ولا تخاف

(١) الفتح: ٦.

<sup>(</sup>٢) الفتح: ١٢.



إلَّا ذنبك (١).

٥- عن أبي عبدالله عَلَى قال: ينبغي للمؤمن أنْ يخاف الله خوفاً كأنّه مشرف على النّار، ويرجوه رجاءً كأنّه من أهل الجنّة، ثمّ قال: إنّ الله تبارك وتعالى عند ظنّ عبده به إنْ خيراً فخيراً وإنْ شراً فشراً.

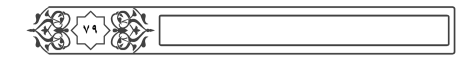
٧- عن أبي عبدالله عبد قال: إنَّ آخر عبد يؤمر به إلى النّار فيلتفت فيقول الله جلّ جلاله: أعجلوه، فإذا أُتي به قال له: عبدي لم التّفت؟ فيقول: يا ربّ ما كان ظنّي بك هذا فيقول الله جلّ جلاله: عبدي ما كان ظنّك بي؟ فيقول: يا ربّ كان ظنّي بك أنْ تغفر لي خطيئتي وتدخلني جنّتك، قال: فيقول الله جلّ جلاله: ملائكتي، وعزّتي وجلالي وآلائي وارتفاع مكاني ما ظنّ بي هذا ساعة من حياته خيراً قطّ ولو ظنّ بي ساعة من حياته خيراً ما روعته بالنّار، أجيزوا له كذبه وأدخلوه الجنّة، ثمَّ قال أبو عبدالله عند ظنّه به، وذلك قول الله عند فَرَكُمْ ظَنّكُمُ ظَنّكُمُ ظَنّكُمُ النّار، فَرَلَكُمْ ظَنّكُمُ ظَنّكُمُ اللّه عند فَن به سوءاً إلّا كان الله عند ظنّه به، وذلك قول الله عن وَذَلِكُمْ ظَنّكُمُ اللّه عند الله عند فَن به سوءاً إلّا كان الله عند فَن الخاسِرين (٢).

<sup>(</sup>۱) في الحديث إشارة إلى أنَّ حسن الظّنّ بالله ليس معناه ومقتضاه ترك العمل والجرأة على المعاصي اتّكالاً على رحمة الله، بل معناه أنّه مع العمل لا يتّكل على عمله فقط، وإنّما يرجو قبوله من فضله وكرمه، ويكون خوفه من ذنبه وقصور عمله لا من ربّه، فحسن الظّنّ لاينافي الخوف، بل لابّد من الخوف وضمّه مع الرّجاء وحسن الظّنّ.

<sup>(</sup>٢) فصّلت: ٢٣.



٨- عن أبي عبدالله عن معصيتي؟ فيقول: بلى يا ربّ، ولكن غلبت علي آمرك بطاعتي؟ ألم أنهك عن معصيتي؟ فيقول: بلى يا ربّ، ولكن غلبت علي شهوي فإنْ تعذبني فبذنبي، لم تظلمني، فيأمر الله به إلى النّار، فيقول: ما كان هذا ظنّي بك، فيقول: ما كان ظنّك بي؟ قال: كان ظنّي بك أحسن الظّنّ، فيأمر الله به إلى الجنة، فيقول الله تبارك وتعالى: لقد نفعك حسن ظنّك بي الساعة.



### ١٧- باب استحباب ذمّ النّفس وتأديها ومقتها

١- قال تعالى: ﴿ وَمَا أُبَرِّئُ نَفْسِي إِنَّ النَّفْسَ لَأَمَّارَةٌ بِالسُّوءِ إِلَّا مَا رَحِمَ رَبِّي إِنَّ رَبِّي غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴿ (١).

٢- عن أبي الحسن عليم قال: إنَّ رجلاً في بني إسرائيل عبد الله أربعين سنة، ثمّ قرب قرباناً فلم يُقبل منه فقال لنفسه: ما أتيت إلَّا منكِ (٢)، وما الذّنب إلَّا لكِ، قال: فأوحى الله ﷺ إليه: ذمَّك لنفسك أفضل من عبادتك أربعين سنة.

٣- عن أمير المؤمنين ﷺ أنّه قال: يا أسرى الرّغبة أقصروا، فإنَّ المعرِّج (٣) على الدّنيا لا يروعه منها إلَّا صريف أنياب (٤) الحدثان أيَّها النّاس تولُّوا من أنفسكم تأديبها واعدلوا مها عن ضر اوة (٥) عاداتها.

٤- عن رسول الله على قال: من مقت نفسه دون مَقتِ النَّاس آمنه الله من فزع يوم القيامة.

(١) يوسف: ٥٣.

<sup>(</sup>٢) أي ما دخل على البلاء إلَّا من جهتك.

<sup>(</sup>٣) التّعريج على الشّيء: الميل نحو الشّيء.

<sup>(</sup>٤) صريف الأنياب: صوت الأسنان عند الاصطكاك (والأكل).

<sup>(</sup>٥) الضراوة: الولوع بالشّيء.



### ١٨- باب وجوب طاعة الله

١- قال تعالى: ﴿تِلْكَ حُدُودُ اللهِ وَمَنْ يُطِعِ اللهَ وَرَسُولَهُ يُدْخِلْهُ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ
 تُخْتِهَا الأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا وَذَلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ ﴾(١).

٢- قال تعالى: ﴿إِنَّمَا كَانَ قَوْلَ الْمُؤْمِنِينَ إِذَا دُعُوا إِلَى الله وَرَسُولِهِ لِيَحْكُمَ بَيْنَهُمْ
 أَنْ يَقُولُوا سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا وَأُولَئِكَ هُمُ النُّفْلِحُونَ ﴾(٢).

٣- قال تعالى: ﴿قَالَتِ الْأَعْرَابُ آَمَنَّا قُلْ لَمْ تُؤْمِنُوا وَلَكِنْ قُولُوا أَسْلَمْنَا وَلَمَّا وَلَمَّ مَنْ أَعْمَالِكُمْ شَيْئًا إِنَّ اللهَ يَدْخُلِ الْإِيمَانُ فِي قُلُوبِكُمْ وَإِنْ تُطِيعُوا اللهَ وَرَسُولَهُ لَا يَلِتْكُمْ مِنْ أَعْمَالِكُمْ شَيْئًا إِنَّ اللهَ عَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾(٣).

٤ - عن أبي جعفر عض قال: لا تذهب بكم المذاهب فوالله ما شيعتنا إلا من أطاع الله \$ (١٤).

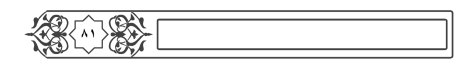
٥- عن أبي جعفر عَيْه \_ في حديث \_ إنَّ رسول الله على قال: إنَّه لا يدرك ما عند الله إلَّا بطاعته.

(١) النساء: ١٣.

(٢) النور: ٥١.

(٣) الحجرات: ١٤.

(٤) أي لا يذهب بكم الشّيطان في المذاهب الباطلة من الأمانيّ الكاذبة والعقائد الفاسدة بأنْ تجترئوا على المعاصي اتكالاً على التّشيّع والمحبّة والولاية من غير حقيقة، فإنّه ليس من شيعتهم إلّا من شايعهم في الأقوال والأفعال لا من ادّعي التّشيّع بمحض المقال.



٧- عن أبي جعفر عَيْسَ قال \_ في حديث \_ والله ما معنا من الله براءة، ولا بيننا وبين الله قرابة (١)، ولا لنا على الله حجَّة، ولا نتقرّب إلى الله إلَّا بالطّاعة فمن كان منكم مطيعاً لله تنفعه ولايتنا، ومن كان منكم عاصياً لله لم تنفعه ولايتنا، وَيْحَكُم لا تَغترُّوا، وَيْحَكُم لا تَغترُّوا.

٨- عن الصّادق، عن آبائه الله على قال: قال رسول الله الله على قال الله جلّ جلاله: يابن آدم أطعني فيها أمرتك، ولا تعلّمني ما يُصلحك.

9- عن أبي عبدالله عن آبائه عن آبائه عن رسول الله عن قال: قال الله عن أبيا عبد أطاعني لم أكِلُه إلى غيري، وأيّما عبد عصاني وَكَلْتُهُ إلى نفسه، ثمّ لم أبال في أيّا عبد أطاعني لم أكِلُه إلى غيري، وأيّما عبد عصاني وَكَلْتُهُ إلى نفسه، ثمّ لم أبال في أبّال ف

<sup>(</sup>١) أي أنَّه ليس بين الله وبين أحد قرابة يعوّل عليها ويحتمى بها.

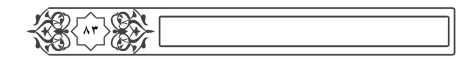


١٠- سُئِلَ أبو عبدالله على عن قول الله ﴿ ﴿ اَتَّقُوا اللهَ حَقَّ تُقَاتِهِ ﴿ اَ اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَل

١١- عن أمير المؤمنين عَلَيْهُ أَنَّه قال: إِنَّ الله جعل الطَّاعة غنيمة الأكياس<sup>(٢)</sup> عند تفريط العجزة.

(۱) آل عمران: ۱۰۲.

<sup>(</sup>٢) الأكياس: هم الّذين استعملوا فطنتهم وحركاتهم في تحصيل ما ينبغي من علم وعمل.



#### ١٩- باب وجوب الصبر على طاعة الله والصبر عن معصيته

١- قال تعالى: ﴿ وَأَمْرُ أَهْلَكَ بِالصَّلَاةِ وَاصْطَبِرْ عَلَيْهَا لَا نَسْأَلُكَ رِزْقًا نَحْنُ نَرْزُقُكَ وَالْعَاقِبَةُ لِلتَّقْوَى ﴾ (١).

٢- قال تعالى: ﴿ إِنِّي جَزَيْتُهُمُ الْيَوْمَ بِهَا صَبَرُوا أَنَّهُمْ هُمُ الْفَائِزُونَ ﴾ (٢).

٣- قال تعالى: ﴿ أُولَئِكَ يُجْزَوْنَ الْغُرْفَةَ بِمَا صَبَرُوا وَيُلَقَّوْنَ فِيهَا تَحِيَّةً وَسَلَامًا ﴾ (٣).

٤- عن أبي عبدالله عَنْ قال: إذا كان يوم القيامة يقوم عُنُقُ (١٤) من النّاس فيأتون باب الجنّة فيقال: من أنتم؟ فيقولون: نحن أهل الصبر فيقال لهم: على ما صبرتم؟ فيقولون: كنّا نصبر على طاعة الله، ونصبر عن معاصي الله، فيقول الله عن صدقوا أدخلوهم الجنّة، وهو قول الله عن النّه عن الصّابِرُونَ أَجْرَهُم بِغَيْرِ حِسَابٍ (٥٠).

٥- عن أمير المؤمنين عَلَى قال: الصبر صبران: صبر عند المصيبة حسن جميل، وأحسن من ذلك الصبر عند ما حرّم الله عليك، والذّكر ذكران: ذكر الله عند المصيبة، وأفضل من ذلك ذكر الله عند ما حرّم الله عليك فيكون حاجزاً.

(۱) طه: ۱۳۲.

(٢) المؤمنون: ١١١.

(٣) الفرقان: ٧٥.

(٤) العنق: الجماعة الكثيرة من الناس.

(٥) الزمر: ١٠.



٦- عن أبي جعفر عليه قال: الصبر صبران، صبر على البلاء حسن جميل،
 وأفضل الصبرين الورع عن المحارم.

٧- عن أبي عبدالله على قال: اصبروا على الدّنيا فإنّما هي ساعة فما مضى منه لا تجد له ألماً ولا سروراً، وما لم يجيء فلا تدري ما هو، وإنّما هي ساعتك الّتي أنت فيها، فاصر فيها على طاعة الله، واصر فيها عن معصية الله.

٨- عن أبي جعفر الشاه قال: لمّا حضرت أبي الوفاة ضمّني إلى صدره وقال يا
 بنى اصبر على الحقّ وإنْ كان مرّاً توفّ أجرك بغير حساب.

٩- عن أمير المؤمنين السَّال أنَّه قال: شتّان بين عملين: عمل تذهب لذّته وتبقى تبعته، وعمل تذهب مؤونته ويبقى أجره.

١٠ وعنه اللَّهُ أنَّه قال: اتَّقوا معاصي الله في الخلوات فإنَّ الشَّاهد هو الحاكم.

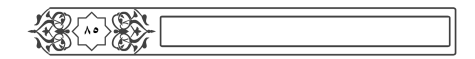
۱۱- وعنه ﷺ أنَّه قال: إنَّ الله وضع الثّواب على طاعته، والعقاب على معصيته ذيادة (۱) لعباده من نقمته وحياشة (۲) لهم إلى جنّته.

١٢- وعنه عليه الله قال: احذر أنْ يراك الله عند معصيته، أو يفقدك عند طاعته فتكون من الخاسرين، فإذا قويت فاقو على طاعة الله، وإذا ضعفت فاضعف عن معصية الله.

١٣- أتى رجل أبا عبدالله عليه فقال له: يا بن رسول الله أوصني، فقال: لا يفقدك الله حيث أمرك، ولا يراك حيث نهاك، قال: زدني، قال: لا أجد.

(٢) حاش الصيد: جمعه ووجهه إلى المكان المقصود.

<sup>(</sup>١) الذّياد: الطرد.



### ٢٠- باب وجوب تقوى الله

١- قال تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَّهُمْ آَمَنُوا وَاتَّقَوْا لَمْثُوبَةٌ مِنْ عِنْدِ اللهِ خَيْرٌ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ ﴾ (١).

٢- قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا اتَّقُوا الله وَابْتَغُوا إِلَيْهِ الْوَسِيلَة وَجَاهِدُوا فِي سَبِيلِهِ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾ (٢).

٣- قال تعالى: ﴿ وَمَنْ يَتَّقِ اللهَ يَجْعَلْ لَهُ نَخْرَجًا ﴾ (٣).

٤- قال تعالى: ﴿ وَمَنْ يَتَّقِ اللَّهَ يَجْعَلْ لَهُ مِنْ أَمْرِهِ يُسْرًا ﴾ (١).

٥- قال تعالى: ﴿ ذَلِكَ أَمْرُ اللهِ أَنْزَلَهُ إِلَيْكُمْ وَمَنْ يَتَّقِ اللهَ يُكَفِّرْ عَنْهُ سَيِّئَاتِهِ وَيُعْظِمْ لَهُ أَجْرًا ﴾ (٥).

٦- قال تعالى: ﴿إِنَّ لِلْمُتَّقِينَ مَفَازًا \*حَدَائِقَ وَأَعْنَابًا \* وَكُواعِبَ أَتْرَابًا \* وَكَأْسًا دِهَاقًا \* لَا يَسْمَعُونَ فِيهَا لَغْوًا وَلَا كِذَّابًا \* جَزَاءً مِنْ رَبِّكَ عَطَاءً حِسَابًا \* (٦٠).

٧- عن أبي جعفر عيش قال: كان أمير المؤمنين عيش يقول: لا يقل عمل مع

(١) البقرة: ١٠٣.

(٢) المائدة: ٥٥.

(٣) الطلاق: ٢.

(٤) الطلاق: ٤.

(٥) الطلاق: ٥.

(٦) النأ: ٣١ – ٣٦.



تقوى، وكيف يقلّ ما يتقبّل<sup>(١)</sup>.

٨- عن مفضل بن عمر قال: كنت عند أبي عبدالله على فذكرنا الأعمال، فقلت أنا: ما أضعف عملي، فقال: مه استغفر الله، ثمَّ قال لي: إنَّ قليل العمل مع التقوى خيرٌ من كثير بلا تقوى، قلت: كيف يكون كثير بلا تقوى؟ قال على نعم مثل الرّجل يطعم طعامه ويرفق جيرانه ويوطىء رحله (٢) فإذا ارتفع له الباب من الحرام دخل فيه فهذا العمل بلا تقوى، ويكون الآخر ليس عنده فإذا ارتفع له الباب من الحرام لم يدخل فيه (٣).

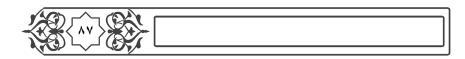
٩- من ألفاظ رسول الله على: خير الزّاد التّقوى.

١٠- عن الصّادق جعفر بن محمَّد الله قال: من أخرجه الله ﷺ من ذلّ المعاصي إلى عزّ التّقوى أغناه الله بلا مال، وأعزّه بلا عشيرة، وآنسه بلا أنيس، ومن خاف الله أخاف الله منه كلّ شيء، ومن لم يخف الله أخافه الله من كلّ شيء، ومن رضي من الله باليسير من الرّزق رضي منه باليسير من العمل، ومن لم يستح من طلب المعاش خفّت مؤونته ونعَم أهله، ومن زهد في الدّنيا أثبت الله الحكمة في قلبه، وأنطق بها لسانه، وبصّره عيوب الدّنيا داءها ودواءها، وأخرجه من الدّنيا سالماً إلى دار السلام.

(١) إشارة إلى قوله سبحانه ﴿إِنَّهَا يتقبِّل الله من المتقين﴾.

(٢) كناية عن التّواضع والتّذّلل أو كناية عن كثرة الضيافة وقضاء حوائج المؤمنين بكثرة الواردين على منزله.

(٣) لعلّ ردعه ﷺ المفضل عن استقلاله العمل وأمره بالاستغفار منه كان لاستشامه منه رائحة الاتكال على العمل مع أنَّ العمل هيّنٌ جداً في جنب التّقوى لاشتراط قبوله بها، ولهذا نبّهه على ذلك.



١١- عن أبي عبدالله عليه الله الته الحسب (١) الفِعال، والشّرف المال، والكرم التّقوى.

11- عن أمير المؤمنين عليه الله قال في خطبة له عليه الله وإنَّ الخطايا خيل شمس (٢) حمل عليها أهلها، وخلعت لجمها، فتقحّمت بهم في النّار، ألا وإنّ التّقوى مطايا ذُلل (٣) مُمل عليها أهلها، وأعطوا أزمّتها فأوردتهم الجنّة.

١٣- وعنه عَلِيَهُ أَنَّه قال: اتَّق الله بعض التَّقى وإنْ قلَّ، واجعل بينك وبين الله ستراً وإنْ رقّ.

(١) الحَسَب: الشّرف الثّابت في الآباء.

<sup>(</sup>٢) الشُّمس : جمع شامس وهو الفرس الّذي يمنع ظهره من أنْ يركب.

<sup>(</sup>٣) الذُّلل : جمع ذَلول وهي الدَّابة اللَّينة المطيعة.



## ۲۱- باب وجوب الورع (۱)

١- عن أبي عبدالله على قال: إنّا لا نعد الرّجل مؤمناً حتّى يكون لجميع أمرنا متّبعاً مريداً، ألا وإنّ من اتّباع أمرنا وإرادته الورع فتزيّنوا به يرحمكم الله، وكيدوا أعداءنا به ينعشكم الله (٢).

٢- عن عمرو بن سعيد بن هلال الثّقفي، عن أبي عبدالله على قال: أُوصيك بتقوى الله والورع والاجتهاد (٣)، واعلم أنّه لا ينفع اجتهاد لا ورع فيه.

٣- عن حفص بن غياث قال: سألت أبا عبدالله عن الوَرع (من النّاس)؟
 فقال: الّذي يتورّع عن محارم الله ﷺ.

٤- عن يزيد بن خليفة قال: وعظنا أبو عبدالله عليه فأمر(و) زَهَد ثمَّ قال: عليكم بالورع فإنَّه لا ينال ما عند الله إلَّا بالورع.

٥- عن أبي جعفر عليه أنَّه قال: إنَّ أشدّ العبادة الورع.

٦- عن أبي عبدالله ﴿ اللهِ عَلَى اللهِ وَاللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْكُمُ اللهِ عَلَى عَلَى اللهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللهِ عَلَى ال

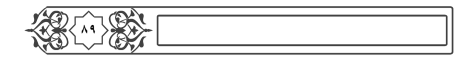
٧- عن أبي عبدالله السُّله - في حديث \_: إنَّما أصحابي من اشتدّ ورعه، وعمل

(١) الورع: كفّ النفس عن المعاصي ومنعها عمّا لا ينبغي.

والتّقوى: قيل هي بمعنى الورع، وقيل \_ ولعلَّه الأصحّ \_ إنَّ التّقوى فيها زيادة على الكفّ عن المعاصى وهي اكتساب الطاعات والفضائل.

(٢) أي قابلوا أعداءنا بالورع لتغلبوا عليهم، يرفعكم الله جل جلاله.

(٣) الاجتهاد: تحمّل المشقّة في العبادة.



لخالقه، ورجا ثوابه (١)، هؤلاء أصحابي.

9- عن أبي عبدالله عليه عليه عليه بتقوى الله، والورع، والاجتهاد، وصدق الحديث، وأداء الأمانة، وحسن الخلق، وحسن الجوار، وكونوا دعاة إلى أنفسكم بغير ألسنتكم، وكونوا زيناً ولا تكونوا شيناً، وعليكم بطول الرّكوع والسجود، فإنّ أحدكم إذا أطال الرّكوع والسجود هتف إبليس من خلفه وقال: يا ويله أطاع وعصيت، وسجد وأبيت.

الله عليه عيسى بن عبدالله الله عليه عيسى بن عبدالله الله الله عليه عيسى بن عبدالله القمي فرحّب به وقرّب مجلسه ثمّ قال: يا عيسى بن عبدالله ليس منا ولا كرامة من كان في مصر فيه مائة ألف أويزيدون وكان في ذلك المصر أحد أورع منه (٢).

١١- عن أبي جعفر عَنِي قال: أعينونا بالورع فإنَّه من لقي الله ﴿ منكم بالورع كان له عند الله ﴾ فرجاً .. الحديث.

١٢- عن أبي عبدالله عَلَيْهِ أَنَّه قال: كونوا دعاة للنَّاس بغير ألسنتكم ليروا منكم الورع والاجتهاد والصلاة والخير فإنَّ ذلك داعية.

\_

<sup>(</sup>١) في ذكر الرّجاء بعد العمل والورع تنبيه على أنّهما سبب لرجاء الثّواب، لا الثّواب وعلى أنّه لا ينبغي لأحد أنْ يتّكل على عمله، غاية ما في الباب له أنْ يجعله وسيلة للرجاء.

<sup>(</sup>٢) لعلّ المراد أنْ يكون في المخالفين من هو أورع منه، وذلك لأنَّ أصحابنا بعضهم أورع من بعض فيلزم أنْ لا يكون منهم إلَّا الفرد الأعلى خاصّة.



١٣- عن أبي الحسن الأوَّل البَّهِ قال: كثيراً ما كنت أسمع أبي يقول: ليس من شيعتنا من لا تتحدث المخدَّرات بورعه في خدورهن (١) وليس من أوليائنا من هو في قرية فيها عشرة آلاف رجل فيهم خلق الله أورع منه.

16- عن جعفر بن محمَّد عن آبائه على وصية النّبي على لعلي الله المترض يا عليّ، ثلاثة من لقي الله هي بهن فهو من أفضل النّاس: من أتى الله هي بها افترض عليه فهو من أعبد النّاس، ومن ورع عن محارم الله فهو من أورع النّاس، ومن قنع بها رزقه الله فهو من أغنى النّاس، ثمَّ قال: يا عليّ، ثلاث من لم يكن فيه لم يتم عمله: ورع يحجزه عن معاصي الله، وخُلق يداري به النّاس، وحلم يرد به جهل الجاهل \_ إلى أنْ قال: يا عليّ، الإسلام عريان ولباسه الحياء، وزينته العفاف (الوفاء)، ومرؤته العمل الصالح، وعهاده الورع.

١٥- عن أبي عبدالله عَيْسَا قال: لا يجمع الله لمؤمن الورع والزّهد في الدّنيا إلّا رجوت له الجنّة .. الحديث.

١٦- عن أبي جعفر السَّلَم \_ في حديث \_ أنَّه قال: لا تنال ولايتنا إلَّا بالعمل والورع.

١٧- عن أبي عبدالله عليه الله الله الله الله الله الله الله وخالفنا في المانه والله والله

١٨- عن أبي عبدالله ﷺ أنَّه قال: أما والله إنَّكم لعلى دين الله وملائكته

<sup>(</sup>١) أي اشتهر ورعه بحيث تتحدّث النساء المستورات غير البارزات بورعه في بيوتهن.



فأعينونا على ذلك بورع واجتهاد، عليكم بالصلاة والعبادة، عليكم بالورع.

١٩- عن الإِمام عليّ بن محمَّد للمُثَلا، عن آبائه المَّك، عن الصَّادق اللهُ قال: عليكم بالورع فإنَّه الدِّين اللَّذي نلازمه وندين الله تعالى به، ونريده ممّن يوالينا لا تتعبونا بالشّفاعة.

٢٠- دخل سهاعة بن مهران على الصّادق عَلَى فقال له: يا سهاعة وذكر الحديث \_ إلى أنْ قال: \_ والله لا يدخل النّار منكم أحد، فتنافسوا في الدّرجات، واكمدوا عدوّكم بالورع.



### ۲۲- باب وجوب العفّة <sup>(۱)</sup>

١- قال تعالى: ﴿ وَلْيَسْتَعْفِفِ الَّذِينَ لَا يَجِدُونَ نِكَاحًا حَتَّى يُغْنِيَهُمُ اللهُ مِنْ فَضْلِهِ وَالَّذِينَ يَبْتَغُونَ الْكِتَابَ مِمَّا مَلَكَتْ أَيُهَانُكُمْ فَكَاتِبُوهُمْ إِنْ عَلِمْتُمْ فِيهِمْ خَيْرًا وَآتُوهُمْ وَالَّذِينَ يَبْتَغُونَ الْكِتَابَ مِمَّا مَلَكَتْ أَيُهَانُكُمْ فَكَاتِبُوهُمْ إِنْ عَلِمْتُمْ فِيهِمْ خَيْرًا وَآتُوهُمْ مِنْ مَالِ اللهِ الَّذِي آتَاكُمْ وَلَا تُكْرِهُوا فَتَيَاتِكُمْ عَلَى الْبِغَاءِ إِنْ أَرَدُنَ تَحَصُّنًا لِتَبْتَغُوا عَرَضَ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَمَنْ يُكْرِهُنَ فَإِنَّ اللهَ مِنْ بَعْدِ إِكْرَاهِهِنَّ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ (٢).

٢- عن أبي جعفر ﷺ قال: ما عبدالله بشيء أفضل من عفّة بطن وفرج.

٣- عن أبي عبدالله عنه قال: قال رسول الله عن أكثر ما تلج به أُمتي النّار الأجوفان: البطن والفرج.

٤- عن رسول الله على قال: ثلاث أخافهن بعدي على أُمَّتي الضّلالة بعد المعرفة، ومضلّات الفتن (٣)، وشهوة البطن والفرج.

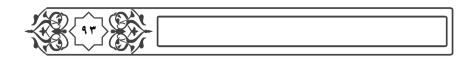
٥- عن أبي بصير قال: قال رجل لأبي جعفر على الله : إنّى ضعيف العمل، قليل الصيام، ولكني أرجو أنْ لا آكل إلّا حلالاً، قال: فقال له: أي الاجتهاد أفضل من عفّة بطن وفرج.

٦- عن أبي عبدالله عليه قال: كان أمير المؤمنين عليه يقول: أفضل العبادة العفاف.

<sup>(</sup>١) العفة: حفظ النفس عن تمايلاتها وشهواتها النفسانية.

<sup>(</sup>٢) النور: ٣٣.

<sup>(</sup>٣) مضلّات الفتن: الامتحانات الّتي تصير سبباً للضلالة.



٧- عن أمير المؤمنين عَشِه \_ في وصيّته لمحمّد بن الحنفيّة \_ قال: ومن لم يعط نفسه شهوتها أصاب رشده.

٨- عن رسول الله ﷺ أنَّه قال: من ضمن لي اثنتين ضمنت له على الله الجنّة، من ضمن لي ما بين لحييه وما بين رجليه ضمنت له على الله الجنّة \_ يعني: ضمن لي لسانه و فرجه \_ .

9- عن أبي بصير قال: سمعت أبا عبدالله الصّادق عَلَى الله يقول: من كفّ أذاه عن جاره أقاله الله عثرته يوم القيامة، ومن عفّ بطنه وفرجه كان في الجنّة ملكاً محبوراً، ومن أعتق نسمة مؤمنة بُني له بيت في الجنّة.

١٠- عن رسول الله عليه في خطبة له: ومن قدر على امرأة أو جارية حراماً فتركها مخافة الله حرّم الله عليه النّار وآمنه من الفزع الأكبر وأدخله الجنّة، فإن أصابها حراماً حرم الله عليه الجنّة وأدخله النّار.

١١- عن أبي عبدالله عليه الله الله الله الله الله الله وفرجه واشتدَّ جهاده وعمل لخالقه ورجا ثوابه وخاف عقابه، فإذا رأيت أُولئك فأُولئك شيعة جعفر.

۱۲- عن أمير المؤمنين عَلَيْهُ أَنَّه قال: قدر الرّجل على قدر نعمته، وصدقه على قدر مروءته، وشجاعته على قدر أنفته، وعفّته على قدر غيرته.



### ٢٣- باب وجوب اجتناب المحارم

١- عن أبي جعفر عليه قال: كل عين باكية يوم القيامة غير ثلاث: عين سهرت في سبيل الله، وعينٍ فاضت من خشية الله، وعينٍ غُضَّت عن محارم الله.

٢- عن أبي عبدالله على خلقه ذكر الله كثيراً،
 ثم قال: لا أعني سبحان الله والحمد لله ولا إله إلا الله والله أكبر، وإنْ كان منه،
 ولكن ذكر الله عندما أحل وحرّم، فإنْ كان طاعة عمل بها وإنْ كان معصية تركها.

٣- عن سليمان بن خالد قال: سألت أبا عبدالله عن قول الله ﴿ وَقَدِمْنَا إِلَى مَا عَمِلُوا مِنْ عَمَلٍ فَجَعَلْنَاهُ هَبَاءً مَّنثُورًا ﴾ (١) (٢) قال: أما والله إنْ كانت أعمالهم أشدّ بياضاً من القباطي (٣)، ولكن كانوا إذا عرض لهم الحرام لم يدعوه.

٤- عن أبي عبدالله عليه قال: قال رسول الله عليه: من ترك معصية لله مخافة الله تبارك و تعالى أرضاه يوم القيامة.

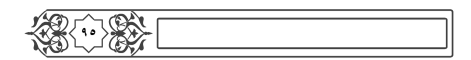
٥- عن أبي عبدالله ﴿ عَلَيْكُ فِي رسالته إلى أصحابه (٤) قال: وإيّاكم أنْ

(١) الفرقان: ٢٣.

(٢) يعني: عمدنا وقصدنا إلى ما عملوا من عمل كقرى الضيف وصلة الرّحم وإغاثة الملهوف وغيرها فجعلناه هباءً منثور، لم يبق له أثر. والهباء غبار في شعاع الشّمس الطالع من الكوة (النافذة).

(٣) القباطي: هي ثياب مصرية رقيقة بيضاء.

(٤) وهي رسالة كتبها الإمام الصّادق عليه السلام إلى أصحابه وأمرهم بمدارستها والنظر فيها وتعاهدها والعمل بها، فكانوا يضعونها في ساحة بيوتهم فإذا فرغوا من الصلاة نظروا فيها.



تشره (١) أنفسكم إلى شيء حرّم الله عليكم فإنّ من انتهك ما حرّم الله عليه ههنا في الدّنيا حال الله بينه وبين الجنّة ونعيمها ولذّتها وكرامتها القائمة الدّائمة لأهل الجنّة أبد الآبدين \_ إلى أنْ قال: \_ وإيّاكم والإِصرار على شيء ممّا حرّم الله في القرآن ظهره وبطنه وقد قال: ﴿ وَلَمْ يُصِرُّ وا عَلَى مَا فَعَلُوا وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ (١).

7- عن الإمام جعفر بن محمّد، عن أبيه، عن جدّه، عن عليّ على قال: قال رسول الله عن يقول الله تبارك وتعالى لابن آدم إنْ نازعك بصرك إلى بعض ما حرّمت عليك فقد أعنتك عليه بطبقين فاطبق ولا تنظر، وإنْ نازعك لسانك إلى بعض ما حرّمت عليك فقد أعنتك عليه بطبقين فاطبق ولا تتكلّم، وإنْ نازعك فرجك إلى بعض ما حرّمت عليك فقد أعنتك عليه بطبقين فاطبق ولا تأتِ فرجك إلى بعض ما حرّمت عليك فقد أعنتك عليه بطبقين فاطبق ولا تأتِ حراماً "").

٧- عن الرّضا، عن آبائه على قال: قال رسول الله على: لا تزال أُمّتي بخير ما تحابّوا وتهادوا وأدّوا الأمانة واجتنبوا الحرام، وقروا الضّيف، وأقاموا الصلاة، وآتوا الزّكاة، فإذا لم يفعلوا ذلك ابتلوا بالقحط والسنين(٤).

٨- عن أبي عبدالله عليه قال: أشدّ الأعمال ثلاثة (٥): إنصاف النّاس من

(١) الشّره: غلبة الحرص.

(٢) آل عمران: ١٣٥.

(٣) حاصل الرّواية: أنَّ الله تعالى مكن الإنسان من ترك المحرمات وجعل له وسيلةً يستعين بها على ذلك وبالتّالى فهو ليس بمجبور على فعل الحرام حتى يكون له عذر في ذلك.

(٤) بالسنين: أي بالجدب وقلة الأمطار والمياه.

(٥) اختلفت النصوص بهذا المضمون: (ما ابتلي المؤمن بشيء أشدُّ عليه من خصال ثلاث =



نفسك حتى لا ترضى لها منهم بشيء إلَّا رضيت لهم منها بمثله، ومواساتك الأخ في المال، وذكرُ الله على كلِّ حال، ليس سبحان الله والحمد لله ولا إله إلَّا الله والله أكبر فقط، ولكن إذا ورد عليك شيء أمر الله به أخذت به، وإذا ورد عليك شيء نهى عنه تركته.

٩- عن أبي عبدالله عَلَيْهِ قال: من قال: (لا إله إلَّا الله) مخلصاً دخل الجنّة،
 وإخلاصه أنْ يججزه (لا إله إلَّا الله) عمّا حرّم الله.

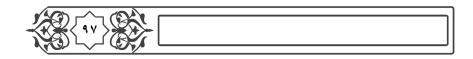
١٠- عن الصّادق، عن آبائه الله أنَّ النّبي الله قال: من أطاع الله فقد ذكر الله وإنْ قلّت صلاته وصيامه وتلاوته للقرآن، ومن عصى الله فقد نسي الله وإنْ كثرت صلاته وصيامه وتلاوته للقرآن.

11-عن أبي عبدالله على قال: من أشد ما عمل العباد إنصاف المرء من نفسه، ومواساة المرء أخاه، وذكر الله على كلّ حال، قال: قلت: أصلحك الله وما وجه ذكر الله على كلّ حال؟ قال: يذكر الله عند المعصية يهم بها فيحول ذكر الله بينه وبين تلك المعصية، وهو قول الله ﴿إِنَّ الَّذِينَ اتَّقَوْا إِذَا مَسَّهُمْ طَائِفٌ مِّنَ الشَّيْطَانِ تَذَكّرُوا فَإِذَا هُم مُّبْصِرُونَ ﴾ (١).

١٢- عن أبي بصير قال: قال الصّادق جعفر بن محمَّد المَّهُ الله فرائض الله واجتنب محارم الله وأحسن الولاية لأهل بيتي وتبرّأ من أعداء الله فليدخل من أيّ أبواب الجنّة الثمّانية شاء.

<sup>=</sup> يحرمها..)، (يا على ثلاث لا تطيقها هذه الأمة..) إلخ.

<sup>(</sup>١) الأعراف: ٢٠١.



١٣- عن عليّ بن الحسين المهلا قال: من عمل بها افترض الله عليه فهو من خير النّاس، ومن قنع بها قسم الله له النّاس، ومن اختى النّاس.

١٤- عن زيد الشّحام قال: سمعت أبا عبدالله على يقول: احذروا سطوات الله باللّيل والنّهار، فقلت: وما سطوات الله؟ قال: أخذه على المعاصى.



### ٢٤- باب وجوب أداء الفرائض

١- قال تعالى: ﴿ رَبُّ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا فَاعْبُدُهُ وَاصْطَبِرْ لِعِبَادَتِهِ هَلْ تَعْلَمُ لَهُ سَمِيًّا ﴾ (١).

٢- عن الإمام عليّ بن الحسين المناها: من عمل بها افترض الله عليه فهو من خير النّاس.

٣- عن أبي عبدالله على في قول الله ﴿ ﴿ اصْبِرُوا وَصَابِرُوا وَرَابِطُوا ﴾ (٢) قال: اصبروا على الفرائض، وصابروا على المصائب، ورابطوا على الأئمة على (واتقوا الله ربكم فيها افترض عليكم).

٤- عن أبي عبدالله على قال: قال الله تبارك وتعالى: ما تحبّب إليّ عبدي بأحبّ ممّا افترضت عليه.

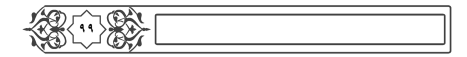
٥- عن أبي عبدالله على قال: قال رسول الله على: اعمل بفرائض الله تَكُن أَتقى النّاس.

٦- عن علي بن الحسين المبالا قال: من عمل بها افترض الله عليه فهو من أعبد النّاس.

٧- عن أمير المؤمنين عليه أنّه قال: إنَّ الله فرض عليكم فرائض فلا تضيّعوها، وحدّ لكم حدوداً فلا تعتدوها، ونهاكم عن أشياء فلا تنتهكوها،

(۱) مريم: ٦٥.

(٢) آل عمران: ٢٠٠.



وسكت لكم عن أشياء ولم يدعها نسياناً فلا تتكلّفوها.

٨- عن الصّادق، عن آبائه على قال: قال رسول الله على: اعمل بفرائض الله تكن من أتقى النّاس، وكفّ عن محارم الله تكن من أغنى النّاس، وكفّ عن محارم الله تكن من أورع النّاس، وأحسن مجاورة من يجاورك تكن مؤمناً، وأحسن مصاحبة من صاحبك تكن مسلماً.



# ٢٥- باب استحباب الصبر<sup>(١)</sup> في جميع الأُمور

١- قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا اصْبِرُوا وَصَابِرُوا وَرَابِطُوا وَاتَّقُوا اللهَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾ (٢).

٢- قال تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ أَئِمَّةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا لَمَّا صَبَرُوا وَكَانُوا بِآيَاتِنَا يُوقِنُونَ ﴾ (٣).

٣- عن حفص بن غياث، قال: قال أبو عبدالله هَمْ: يا حفص إنَّ من صبر صبر قليلاً، وإنَّ من جزع جزع قليلاً، ثمَّ قال: عليك بالصبر في جميع أُمورك، فإنّ الله على بعث محمّداً على فأمره بالصبر والرّفق، فقال: ﴿وَاصْبِرْ عَلَى مَا يَقُولُونَ وَاهْجُرْهُمْ هَجُرًا بَحِيلاً \* وَذَرْنِي وَالْمُكَذِّبِينَ أُولِي النَّعْمَةِ وَمَهّلْهُمْ قَلِيلاً ﴿ وَمَا يُلَقَاهَا وَالْمَعُمْ عَدَاوَةٌ كَأَنَّهُ وَلَيْ حَمِيمٌ \* وَمَا يُلَقَاهَا ﴿ وَمَا يُلَقَاهَا عَدَاوَةٌ كَأَنَّهُ وَلَيْ حَمِيمٌ \* وَمَا يُلَقَّاهَا وَالْمُعَ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ فَإِذَا الَّذِي بَيْنَكَ وَبَيْنَهُ عَدَاوَةٌ كَأَنَّهُ وَلِيُّ حَمِيمٌ \* وَمَا يُلَقَاهَا

<sup>(</sup>۱) استعمل الصبر في الآيات القرآنية والأحاديث الشّريفة في وجوه متعدّدة، وموارد كثيرة، يجمعها كون المراد من الصبر هو (حبس النفس عن الاضطراب والجزع بالسكون و الطمأنينة). هذا وإنّ الصبر هو المعيار في تشخيص مرتبة الإنسان من جهة الاستعداد الذّاتي والوُسع الباطني والقدرة الرّوحية، ولا يبلغ الحكدّ الأعلى منه إلّا من كملت نفسه و بلغت غايتها.

<sup>(</sup>٢) آل عمران: ٢٠٠.

<sup>(</sup>٣) السجدة: ٢٤.

<sup>(</sup>٤) المزمّل: ١١،١٠.



(١) فصّلت : ٣٥، ٣٥.

(٢) الحجر: ٩٨،٩٧.

(٣) الأنعام: ٣٣، ٣٤.

(٤) طه: ۱۳۰.

(٥) السجدة: ٢٤.

(٦) العرش: بناء من خشب، والعريش ما يستظل به.

(٧) الأعراف: ١٣٧.



﴿ فَاقْتُلُوا الْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدَّتُمُوهُمْ وَخُذُوهُمْ وَاحْصُرُوهُمْ وَاقْعُدُوا لَهُمْ كُلَّ مَرْصَدٍ ﴾ (١) ﴿ وَاقْتُلُوهُمْ حَيْثُ ثَقِفْتُمُوهُمْ ﴾ (١) فقتلهم الله على يدي رسول الله على وأحبائه وجعل له ثواب صبره مع ما ادّخر له في الآخرة، فمن صبر واحتسب لم يخرج من الدّنيا حتّى يقرّ الله له عينه في أعدائه مع ما يُدّخر له في الآخرة.

٤- عن أبي عبدالله على قال: قال رسول الله على النّاس زمانٌ لا ينال فيه الملك إلّا بالقتل \_ إلى أنْ قال: \_ فمن أدرك ذلك الزّمان فصبر على الفقر وهو يقدر على المخنة، وصبر على البغضة (٣) وهو يقدر على المحبّة، وصبر على النُّلُ وهو يقدر على العزّ آتاه الله ثواب خمسين صدّيقاً عمن صدّق بي.

٥- عن أمير المؤمنين عليه الله وصيّته لمحمَّد بن الحنفيّة \_ قال: ألق عنك واردات الهموم بعزائم الصبر، عوّد نفسك الصبر فنعم الخُلق الصبر، واحملها على ما أصابك من أهوال الدّنيا وهمومها.

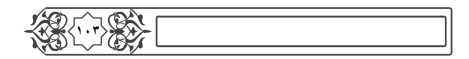
7- عن الصّادق جعفر بن محمّد، عن أبيه ﷺ قال: قال الفضل بن عباس \_ في حديث \_ قال رسول الله ﷺ: إنْ استطعت أنْ تعمل بالصبر مع اليقين فافعل، فإنْ لم تستطع فاصبر فإنّ في الصبر على ما تكره خيراً كثيراً، واعلم أنّ النّصر مع الصبر وأنّ الفرج مع الكرب، ﴿فَإِنَّ مَعَ الْعُسْرِ يُسْرًا إِنَّ مَعَ الْعُسْرِ يُسْرًا ﴾ (٤).

(١) التّوبة: ٥.

(٢) البقرة: ١٩١.

(٣) أي على بغض الناس له لعدم اتّباع أهوائهم.

(٤) الانشراح: ٥،٦.



٧- عن أبي عبدالله على قال: سمعت أبا جعفر على يقول: إنّى لأصبر من غلامي هذا ومن أهلي على ما هو أمرّ من الحنظل، إنّه من صبر نال بصبره درجة الصائم القائم، ودرجة الشّهيد الّذي قد ضرب بسيفه قدّام محمَّد على.

٨- عن أمير المؤمنين عيش أنَّه قال: لا يعدم الصبور الظّفر وإنْ طال به الزّمان.
 ٩- وعنه عيش : من لم ينجه الصبر أهلكه الجزع.

١٠- وعنه المِنْهُ: الصبر يناضل الحدثان، والجزع من أعوان الزّمان(١١).

(١) المناضلة : المدافعة، الحدثان : نوائب الدّهر، معناه أنَّ الإنسان إذا جزع عند المصيبة فقد أعان الزمان على نفسه.



### ۲۲- باب استحباب الحلم

ا- قال تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ اسْتِغْفَارُ إِبْرَاهِيمَ لِأَبِيهِ إِلَّا عَنْ مَوْعِدَةٍ وَعَدَهَا إِيَّاهُ فَلَمَّا تَبَيَّنَ لَهُ أَنَّهُ عَدُوٌ لِلَّهِ تَبَرَّأُ مِنْهُ إِنَّ إِبْرَاهِيمَ لَأَوَّاهُ حَلِيمٌ ﴾ (٢).

٢- قال تعالى: ﴿ إِنَّ إِبْرَاهِيمَ لَحَلِيمٌ أَوَّاهٌ مُّنِيبٌ ﴾(٣).

٣- قال تعالى: ﴿ قَالُوا يَا شُعَيْبُ أَصَلاتُكَ تَأْمُرُكَ أَنْ نَتْرُكَ مَا يَعْبُدُ آبَاؤُنَا أَوْ أَنْ نَقْرُكَ مَا يَعْبُدُ آبَاؤُنَا أَوْ أَنْ نَقْعَلَ فِي أَمْوَالِنَا مَا نَشَاءُ إِنَّكَ لَأَنْتَ الْحُلِيمُ الرَّشِيدُ ﴾ (١٠).

٤- قال تعالى: ﴿ فَبَشَّرْ نَاهُ بِغُلَامٍ حَلِيمٍ ﴾(٥).

٥- عن الإمام الرّضا عَلَى قال: لا يكون الرّجل عابداً حتّى يكون حليها، وإنّ الرّجل كان إذا تعبّد في بني إسرائيل لم يعد عابداً حتّى يصمت قبل ذلك عشر سنين.

٦- عن أبي جعفر عليه قال: كان علي بن الحسين اليه يقول: إنه ليعجبني الرّجل أنْ يدركه حلمه عند غضبه.

٧- عن أبي جعفر عليه الله عن أبي جعفر عليه الله عن أبي جعفر عليه الحليم الله عن أبي الحليم الحليم

<sup>(</sup>١) الحلم: ضبط النفس والطبع عن هيجان الغضب. وهو من أشرف الصفات ومن محامد الغرائز البشرية التي يرتقي بها الإنسان إلى أعلى المقامات.

<sup>(</sup>٢) التّوبة: ١١٤.

<sup>(</sup>٣) هود: ٧٥.

<sup>(</sup>٤) هو د: ۸۷.

<sup>(</sup>٥) الصافات: ١٠١.



العفيف المتعفِّف(١).

٨- عن أبي عبدالله عليه قال: قال رسول الله على: ما أعز الله بجهل قط والا أذل بحلم قط.

١٠- عن أبي عبدالله عليه قال: إذا وقع بين رَجُلين منازعة نزل ملكان فيقولان للسفيه منها: قلتَ وقلتَ وأنت أهل لما قلتَ، وستُجزى بها قلتَ، ويقولان للحليم منهها: صبرتَ وحَلُمتَ سيُغفَر لك إنْ أتممت ذلك، وإنْ ردّ الحليم عليه ارتفع الملكان.

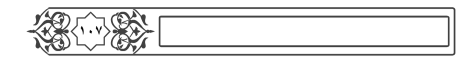
١١- في وصيّة النّبي عليّ الله قال: يا عليّ ألا أخبركم بأشبهكم بي خُلقاً؟ قالوا: بلى يا رسول الله، قال: أحسنكم خُلُقاً، وأعظمكم حلها، وأبرّكم بقرابته، وأشدّكم من نفسه إنصافاً.

۱۲- عن جعفر بن محمّد، عن آبائه، عن عليّ الله قال: قال رسول الله الله الله والذي نفسي بيده ما جُمع شيء إلى شيء أفضل من حلم إلى علم.

١٣- عن أمير المؤمنين عليه أنّه قال: أوَّل عوض الحليم من حلمه أنَّ النّاس أنّصاره على الجاهل.

(١) ذكروا أنَّ العفّة هي حصول حالة للنفس تمنع بها عن غلبة الشّهوة، والتّعفّف التّعاطي لذلك بضرب من المهارسة والقهر.





### ٢٧- باب استحباب الرِّفق في الأمور

١- قال تعالى: ﴿ فَبِهَا رَحْمَةٍ مِنَ اللَّهِ لِنْتَ لَمُمْ وَلَوْ كُنْتَ فَظًّا غَلِيظَ الْقَلْبِ
 لَانْفَضُّوا مِنْ حَوْلِكَ فَاعْفُ عَنْهُمْ وَاسْتَغْفِرْ لَهُمْ وَشَاوِرْهُمْ فِي الْأَمْرِ فَإِذَا عَزَمْتَ
 فَتَوَكَّلْ عَلَى اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ المُتَوَكِّلِينَ ﴾ (١).

٢- عن أبي عبدالله على قال: قال رسول الله عن: الرِّفق يُمنُّ، والخرق شُؤمٌ (٢).

٣- عن أبي جعفر عليه قال: إنَّ الله رفيق يحب الرِّفق، ويعطي على الرِّفق ما لا يعطى على الله فق ما لا يعطى على العنف.

٤- عن أبي جعفر عليته قال: إنَّ لكلّ شيء قُفلاً، وقُفلُ الإِيهان الرِّفق (٣).

٥- عن أبي جعفر عليه أنَّه قال: من قُسم له الرِّفق قسم له الإِيمان.

٦- عن أبي عبدالله المنافق قال: أيّما أهل بيت أُعطوا حظّهم من الرِّفق فقد وسَّع الله عليهم في الرّزق، والرّفق في تقدير المعيشة خبر من السعة في المال، والرّفق لا

<sup>(</sup>١) آل عمران: ١٥٩.

<sup>(</sup>٢) الرِّفق: لين الجانب والرَّأفة وترك العنف والغلظة في الأفعال والأقوال مع الناس في جميع الأحوال. الحُرق: أنْ لا يحسن الرجل العمل والتَّصرّف في الأمور (الحمق).

<sup>(</sup>٣) شبّه الإيهان بالجوهر النفيس الذي يُعتنى بحفظه والقلب بخزانته والرفق بالقفل؛ لأنّه يحفظه من طرق المفاسد عليه، فإنّ الشّيطان سارق الإيهان ومع فتح القفل وترك الرفق يعفظه من طرق المفاسد عليه، فإنّ الشّيطان سارق الإيهان ومع فتح القفل وترك الرفق يبعث الإنسان على الخشونة والفحش وأنواع المفاسد وغيرها من الأمور الّتي توجب نقص الايهان أو زواله.



يعجز عنه شيءٌ والتّبذير لا يبقى معه شيءٌ إنَّ الله ﷺ رفيق يحبّ الرِّ فق (١).

٧- عن أبي جعفر عَلَى قال: قال رسول الله على: لو كان الرِّفق خَلقاً يُرى ما كان ممّا خلق الله شيء أحسن منه.

٨- عن أبي الحسن موسى بن جعفر المناه الرِّفق نصف العيش.

١٠- عن النّبي عن قال: إنّ في الرّفق الزّيادة، والبركة، ومن يُحرَم الرّفق يُحرَم الحّير.

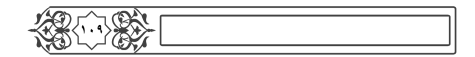
١١- عن أبي عبدالله عَيْثُ قال: ما زوي الرِّفق عن أهل بيت إلَّا زوي عنهم الخير.

١٢- روي عن رسول الله ﷺ قال: ما اصطحب اثنان إلَّا كان أعظمها أجراً وأحبّها إلى الله أرفقهم بصاحبه.

١٣- عن أبي عبدالله عليه قال: من كان رفيقاً في أمره نال ما يُريدُ من النّاس.

\_

<sup>(</sup>١) مفاد هذه الأخبار أنَّ الرِفق يصير سبباً لسعة الرزق والزيادة فيه وفي الرِفق الخير والبركة، وأنّ الرِفق مع التّقدير في المعيشة خير من الخرق في سعة من المال والرفيق يقدر على كلّ ما يريد بخلاف الأخرق.



#### ٢٨- باب استحباب التّواضع

١- قال تعالى: ﴿ وَلَا تُصَعِّرْ خَدَّكَ لِلنَّاسِ وَلَا تَمْشِ فِي الْأَرْضِ مَرَحًا إِنَّ اللهَ لَا يُحِبُّ كُلَّ مُخْتَالٍ فَخُورٍ ﴾ (١).

٢- عن أبي عبدالله عليه قال: سمعته يقول: إنَّ في السماء مَلكَين موكّلين بالعباد، فمن تواضع لله رفعاه، ومن تكبّر وضعاه.

٣- عن أبي عبدالله عَيْثُ قال: فيما أوحى الله ﴿ إلى داود عَيْثُ يا داود كما أنَّ أقرب النّاس من الله المتواضعون كذلك أبعد النّاس من الله المتكبّرون.

٤- عن أبي جعفر عَبِينَ ذكر أنّه أتى رسولَ الله عنى ملكٌ فقال: إنَّ الله يخيّرك أنْ تكون عبداً رسولاً متواضعاً، أو مَلِكاً رسولاً، قال: فنظر إلى جبرئيل وأوما بيده أنْ تواضع، فقال: عبداً متواضعاً رسولاً، فقال الرّسول(٢): مع أنّه لا ينقصك ممّا عند ربّك شيئاً، قال(٣): ومعه مفاتيح خزائن الأرض.

٥- عن أبي الحسن موسى بن جعفر المنها قال: التّواضُعُ درجاتٌ منها أنْ يعرف المرء قدر نفسه فينزلها منزلتها بقلبِ سليم لا يحبّ أنْ يأتي إلى أحد إلّا مثل

(١) لقمان: ١٨.

<sup>(</sup>٢) يعني الملك.

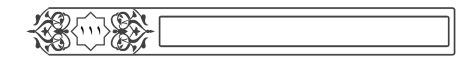
<sup>(</sup>٣) أي قال أبو جعفر هِلَهُ: وكان مع الملك عند تبليغ هذه الرسالة المفاتيح أتى بها ليعطيه إياها إنْ اختار الملك.



ما يؤتى إليه إنْ رأى سيّئة درأها(۱) بالحسنة، كاظم الغيظ، عافٍ عن النّاس والله يحبُّ المحسنين.

٦- عن أبي عبدالله على عن آبائه الله على من يلقى، وأنْ يترك المِراء وإنْ كان محقّاً، ولا تحبّ أنْ تحمد على التّقوى.

(١) درأها: دفعها بشدّة.



#### ٢٩- باب استحباب التّواضع عند تجدد النّعمة

ا- قال تعالى: ﴿قَالَ الَّذِي عِنْدَهُ عِلْمٌ مِنَ الْكِتَابِ أَنَا آتِيكَ بِهِ قَبْلَ أَنْ يَرْتَدَّ إِلَيْكَ طَرْفُكَ فَلَا رَآهُ مُسْتَقِرًّا عِنْدَهُ قَالَ هَذَا مِنْ فَضْلِ رَبِّ لِيَبْلُونِي أَأَشْكُرُ أَمْ أَكْفُرُ وَلَيْكَ طَرْفُكَ فَلَا يَشْكُرُ لِنَفْسِهِ وَمَنْ كَفَرَ فَإِنَّ رَبِّ غَنِيٌ كَرِيمٌ ﴾ (١).

٢- عن أبي عبدالله على عديث جعفر بن أبي طالب مع النّجاشي ملك الحبشة (٢) و أنّ النّجاشي قال: إنّا نجد فيها أنزل الله على عيسى على النّجاشي قال: إنّا نجد فيها أنزل الله على عيسى على أحدث الله على عباده أنْ يُحدثوا لله تواضعاً عندما يحدث لهم من نعمة (فلمّا أحدث الله على يعمة بمحمّد على أحدث لله هذا التّواضع)، فلما بلغ النّبي على قال الأصحابه: إنّ الصدقة تزيد صاحبها كثرة فتصدّقوا ير حمكم الله، وإنّ التّواضع يزيد صاحبه رفعة فتواضعوا يرفعكم الله، وإنّ القوضي يزيد صاحبه رفعة فتواضعوا يرفعكم الله، وإنّ العفو يزيد صاحبه عزّاً فاعفوا يعزّكم الله.

(١) النمل: ٤٠.

<sup>(</sup>٢) وقد سأله عن سبب جلوسه على الترّ اب وعليه ثباب متو اضعة.



## ٣٠- باب تأكّد استحباب التّواضع للعالم والمتعلّم

١- قال تعالى: ﴿فَوَجَدَا عَبْدًا مِنْ عِبَادِنَا آتَيْنَاهُ رَحْمَةً مِنْ عِنْدِنَا وَعَلَّمْنَاهُ مِنْ لَدُنَّا عَبْدًا مِنْ عِبَادِنَا آتَيْنَاهُ رَحْمَةً مِنْ عِنْدِنَا وَعَلَّمْنَاهُ مِنْ لَدُنَّا عِلَا \* قَالَ لَهُ مُوسَى هَلْ أَتَبِعُكَ عَلَى أَنْ تُعَلِّمَنِ مِمَّا عُلِّمْتَ رُشْدًا ﴾ (١).

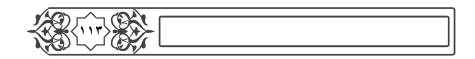
٢- عن أبي عبدالله عليه قال: اطلبوا العلم وتزيّنوا معه بالحلم والوقار، وتواضعوا لمن تعلّمونه العلم، وتواضعوا لمن طلبتم منه العلم، ولا تكونوا علماء جبّارين فيذهب باطلكم بحقّكم (٢).

٣- يروى أنَّ عيسى بن مريم عِيْسُ قال للحواريين (٣): لي إليكم حاجة اقضوها لي، فقالوا: قُضيت حاجتك يا روح الله، فقام فغسل أقدامهم، فقالوا: كنّا أحق بهذا منك، فقال: إنَّ أحق النّاس بالخدمة العالم، إنَّما تواضعت هكذا لكيما تتواضعوا بعدي في النّاس كتواضعي لكم، ثمَّ قال عيسى عِيْسُ: بالتّواضع تعمر الحكمة لا بالتّكبّر، وكذلك في السهل ينبت الزّرع لا في الجبل.

(١) الكهف: ٦٥، ٦٦.

<sup>(</sup>٢) الحلم والوقار متقاربان في المعنى وهو الأناة والتثبت في الأمور. ومقابل الحلم السفه، ومقابل الوقار الخفّة والطيش والعجلة.

<sup>(</sup>٣) الحواريون: هم أصحاب المسيح الله وخلصاؤه وأنصاره.



# ٣١- باب استحباب التّواضع في المأكل والمشرب ونحوهما

١- قال تعالى: ﴿ وَكُلُوا وَاشْرَبُوا وَلا تُسْرِفُوا إِنَّهُ لا يُحِبُّ الْمُسْرِفِينَ ﴾ (١).

٢- عن أبي عبدالله على قال: أفطر رسول الله عشية خميس في مسجد قُبا، فقال: هل من شراب؟ فأتاه أوس بن خولي الأنصاري بعس مخيضٍ بعسلٍ (٢)، فلم وضعه على فيه نحّاه ثمَّ قال: شرابان يُكتفى بأحدهما من صاحبه لا أشربه ولا أحرّمه، ولكن أتواضع لله فإنَّه من تواضع لله رفعه الله، ومن تكبّر خفضه الله، ومن اقتصد في معيشته رزقه الله، ومن بذَّر حرمه الله، ومن أكثر ذكر الموت أحبّه الله.

٣- عن أمير المؤمنين عليته قال: القناعة مال لا ينفد.

(١) الأعراف: ٣١.

<sup>(</sup>٢) أي قدح لبن بعسل.



# ٣٢- باب وجوب إيثار رضى الله على هوى النّفس وتحريم العكس

١- قال تعالى: ﴿ وَأَمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ وَنَهَى النَّفْسَ عَنِ الْهُوَى \* فَإِنَّ الجُنَّةَ هِيَ المُأْوَى ﴾ (١).

٢- عن أبي جعفر عَفر عَفر عَلَى قال: قال الله ﴿: وعزّتي وجلالي وعظمتي وبهائي وعلو ارتفاعي لا يُؤْثِر عبد مؤمن هُوايَ على هواه في شيء من أمر الدّنيا إلّا جعلتُ غناه في نفسه، وهمّته في آخرته وضمّنتُ السّماوات والأرض رزقه، وكنت له من وراء تجارة كلِّ تاجر.

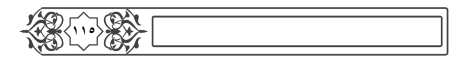
٣- عن أبي جعفر على قال: قال رسول الله على: يقول الله على وعزّتي وجلالي وكبريائي ونوري وعلوّي وارتفاع مكاني لا يُؤثر عبد هواه على هواي إلَّا شتّت عليه أمره (٢)، ولبَّست عليه دنياه (٣)، وشغلت قلبه بها، ولم آته منها إلَّا ما قدّرت له، وعزّتي وجلالي وعظمتي ونوري وعلوّي وارتفاع مكاني لا يُؤثر عبد هواي على هواه إلَّا استحفظته ملائكتي، وكفّلت السّماوات والأرضين رزقه، وكنت له من وراء تجارة كلِّ تاجر (٤)، وأتته الدّنيا وهي راغمة.

(١) النازعات: ٤٠، ٤٠.

(٢) أي فرّقتها وجعلتها غير منظمة بيده.

(٣) أي خلطتها وضيّقت عليه المخرج منها.

(٤) أي كنت له عوضاً من تجارة كلّ تاجر، فإنّ كلّ تاجر يتّجر لمنفعة دنيوية أو أخروية، ولمّا أعرض عن جميع ذلك كنت أنا ربح تجارته.



٥- عن أبي عبدالله عليه الله عليه قال: جاهد هواك كم تجاهد عدوك (٢).

٦- عن أمير المؤمنين عليته أنه قال في خطبة له: أيُّها النّاس إنَّ أخوف ما أخاف عليكم اثنتان: اتّباع الهوى وطول الأمل، فأمّا اتباع الهوى فيصد عن الحق، وأمَّا طول الأمل فينسي الآخرة.

(١) يعني إنَّما أتقبّل من كلام المتكلم بالحكمة ما كان هواه وهمّه من التّكّلم به رضاي، لا إظهار الفضيلة والتّرفع في القبيلة وما كان من هذا القبيل.



#### ٣٣- باب وجوب تدبّر العاقبة قبل العمل

١- عن أبي عبدالله على قال: إنَّ رجلاً أتى النّبي على فقال له: يا رسول الله أوصني، فقال له: فهل أنت مستوص (١) إنْ أنا أوصيتك؟ حتى قال له ذلك ثلاثاً، وفي كلّها يقول الرّجل: نعم يا رسول الله، فقال له رسول الله على: فإنّي أُوصيك إذا أنت هممت بأمر فتدبّر عاقبته فإنْ يَكُ رشداً فأمضه وإنْ يَكُ غيّاً فانته عنه.

٢- عن أمير المؤمنين المنه المواقع الخطأ، ومن تورَّط في الأُمور غير ناظر في العواقب فقد وجوه الآراء عرف مواقع الخطأ، ومن تورَّط في الأُمور غير ناظر في العواقب فقد تعرّض لمفظعات النوائب، والتّدبير قبل العمل يؤمّنك من النّدم، والعاقل من وعظه التّجارب، وفي التّجارب علم مستأنف، وفي تقلّب الأحوال علم جواهر الرّجال.

٣- عن أمير المؤمنين عليته أنّه قال: لسان العاقل وراء قلبه، وقلب الأحمق وراء لسانه (٢).

٤- عن أبي عبدالله عليته قال: ليس لحاقن (٣) رأي، ولا لملول صديق، ولا لحسود غني، وليس بحازم من لا ينظر في العواقب، والنّظر في العواقب تلقيح للقلوب.

<sup>(</sup>١) ذكروا: أنَّ هذه الوصيَّة من محاسبة النفس بل هي رأسها، ومعنى مستوصٍ: طالب للوصيَّة قابل لها (عامل بها).

<sup>(</sup>٢) العاقل لا يتكلم إلَّا بعد التّروي والتّفكير، أمَّا الأحمق فيطلق لسانه بالكلام قبل ذلك فكأنّ لسان العاقل تابع لقلبه وكأنّ قلب الأحمق تابع للسانه.

<sup>(</sup>٣) الحاقن: هو الّذي حبس بوله.



٥- عن أبي جعفر على قال: أتى رجل رسول الله على فقال: علّمني يا رسول الله على فقال: عليك باليأس ممّا في أيدي النّاس فإنّه الغنى الحاضر، قال: زدني يا رسول الله، قال: إذا الله على فائّه الفقر الحاضر، قال: زدني يا رسول الله، قال: إذا هممت بأمر فتدبّر عاقبته، فإنْ يكُ خيراً ورشداً فاتّبعه، وإنْ يكُ غيّاً فاجتنبه.



# ٣٤- باب وجوب إنصاف النّاس ولو من النّفس (١)

١- قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّمَا الَّذِينَ آَمَنُوا كُونُوا قَوَّامِينَ بِالْقِسْطِ شُهَدَاءَ لِلَّهِ وَلَوْ عَلَى أَنْفُوا كُونُوا قَوَّامِينَ بِالْقِسْطِ شُهَدَاءَ لِلَّهِ وَلَوْ عَلَى أَنْفُسِكُمْ أَوِ الْوَالِدَيْنِ وَالْأَقْرَبِينَ إِنْ يَكُنْ غَنِيًّا أَوْ فَقِيرًا فَاللَّهُ أَوْلَى بِهِمَا فَلا تَتَبِعُوا الْهُوَى أَنْ تَعْدِلُوا وَإِنْ تَلُوُوا أَوْ تُعْرِضُوا فَإِنَّ اللَّهَ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرًا ﴾ (٢).

٢- عن أبي عبدالله عليه الله عليه قال: من أنصف النّاس من نفسه رُضِي به حكماً لغيره.

٣- عن أبي عبدالله على قال: قال رسول الله على: سيّد الأعمال إنصافُ النّاس من نفسك، ومواساة الأخ في الله، وذكر الله على كلّ حال.

٤- عن أبي جعفر السلام قال: قال أمير المؤمنين السلام في كلام له: ألا إنه من ينصف الناس من نفسه لم يزده الله إلا عزّاً.

٥- عن أبي عبدالله على قال: ثلاث هم أقرب الخلق إلى الله يوم القيامة حتى يفرغ من الحساب: رجل لم تدعه قدرة في حال غضبه أنْ يحيف (٣) على من تحت يده، ورجل مشى بين اثنين فلم يمل مع أحدهما على الآخر بشَعِيرة، ورجل قال بالحقّ فيها له وعليه.

(۱) الإنصاف: العدل والتسوية. والمقصود من إنصاف الناس في الروايات الشّريفة هو أنْ لا يريد للناس إلَّا خيراً ويطلبه لهم بقدر الإمكان، ويدفع عنهم الشّرّ ويحكم لهم على نفسه لو كان الحقّ لهم، ولا يأخذ من المنافع إلَّا بمثل ما يعطيهم.

<sup>(</sup>٢) النساء: ١٣٥.

<sup>(</sup>٣) الحيف: الجور والتّعدى في التّأديب.



٦- عن أبي عبدالله عليه قال: قال رسول الله عن واسى الفقير من ماله وأنصف النّاس من نفسه فذلك المؤمن حقّاً.

٧- عن عليّ بن الحسين الله قال: كان رسول الله على يقول في آخر خطبته: طوبى لمن طاب خُلُقُهُ، وطهرت سجيّته (١)، وصلحت سريرته، وحَسُنت علانيّته، وأنفق الفضل من ماله، وأمسك الفضل من قوله، وأنصف النّاس من نفسه.

٨- عن أبي عبدالله على قال: من يضمن لي أربعة بأربعة أبيات في الجنة: أنفق ولا تخف فقراً، وأفش السّلام في العالم، واترك المراء وإنْ كنت محقّاً، وأنصف النّاس من نفسك.

٩- عن أبي عبدالله عليه قال: ما تدارأ(٢) اثنان في أمر قط فأعطى أحدهما
 النّصف صاحبه فلم يقبل منه إلّلا أُديل (٣) منه.

٠١٠ عن أبي جعفر عَشِهُ قال: إنَّ لله جنّة لا يدخلها إلَّا ثلاثة أحدهم من حكم في نفسه بالحقّ.

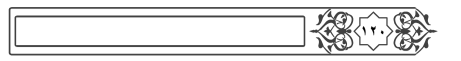
١١- عن أبي عبدالله الصّادق السِّل قال: من أراد أنْ يسكنه جنته فليحسن خلقه وليعط النّصفة من نفسه، وليرحم اليتيم وليعن الضّعيف، وليتواضع لله الّذي خلقه.

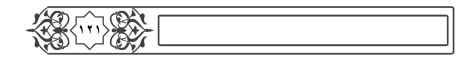
١٢- عن أبي عبدالله عليه الله على الله عبد في نفسه فأعطى الحقّ منها وأخذ الحقّ لها إلّا أُعطي خصلتين: رزقاً من الله يسعه، ورضاً عن الله يغنيه.

(١) السجيّة: الخُلق والطبيعة.

(٢) المدارأة: المخالفة والمدافعة.

(٣) الإدالة: الغلبة.





# ٣٥- باب أنّه يجب على المؤمن أنْ يحب للمؤمنين ما يحب لنفسه ويكره لهم ما يكره لها

١- قال تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ جَاءُوا مِنْ بَعْدِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا اغْفِرْ لَنَا وَلِإِخْوَانِنَا الَّذِينَ سَبَقُونَا بِالْإِيمَانِ وَلَا تَجْعَلْ فِي قُلُوبِنَا غِلَّا لِلَّذِينَ آمَنُوا رَبَّنَا إِنَّكَ رَءُوفٌ رَحِيمٌ ﴾ (١).

٢- قيل: جاء أعرابي إلى النبي على \_ وهو يريد بعض غزواته \_ فأخذ بغرز راحلته، فقال: يا رسول الله علّمني عملاً أدخل به الجنّة، فقال: ما أحببت أنْ يأتيه النّاس إليك فأته إليهم، وما كرهت أنْ يأتيه النّاس إليك فلا تأته إليهم.

٣- عن أبي عبدالله عَلَى قال: أوحى الله إلى آدم عَلَى الله إني سأجمع لك الكلام في أربع كلمات (٢) \_ إلى أنْ قال: \_ وأمّا الّتي بينك وبين النّاس فترضى للنّاس ما ترضى لنفسك وتكره لهم ما تكره لنفسك.

(۱) الحشر: ۱۰.

(٢) تتمة الحديث: (قال: ربّ وما هُنّ؟ قال: واحدةٌ لي، وواحدةٌ لك، وواحدةٌ فيها بيني وبينك، وواحدةٌ فيها بينك وبين الناس. قال: يا ربّ بيّنهُنّ لي حتى أعلَمهن، قال: أمّا الّتي لي فتعبدني لا تشرك بي شيئاً، وأمّا الّتي لك فأجزيك بعملك أحوج ما تكون إليه، وأمّا الّتي بيني وبينك فعليك الدّعاء وعلى الإجابة.



# ٣٦- باب استحباب اشتغال الإِنسان بعيب نفسه عن عيب النّاس

١- قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا عَلَيْكُمْ أَنْفُسَكُمْ لَا يَضُرُّ كُمْ مَنْ ضَلَّ إِذَا اهْتَدَيْتُمْ إِلَى الله مَرْجِعُكُمْ جَمِيعًا فَيُنَبِّثُكُمْ بِهَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ (١).

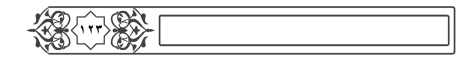
٢- عن أبي جعفر عض قال: قال رسول الله الله الله عمل من كن فيه أو واحدة منهن كان في ظل عرش الله يوم لا ظل إلا ظلّه: رجل أعطى النّاس من نفسه ما هو سائلهم، ورجل لم يقدّم رِجلاً ولم يؤخّر رِجلاً حتّى يعلم أنّ ذلك لله رضاً، ورجل لم يعب أخاه المسلم بعيب حتّى ينفي ذلك العيب عن نفسه، فإنّه لا ينفي منها عيباً إلّا بدا له عيب وكفى بالمرء شغلاً بنفسه عن النّاس.

٣- عن أبي جعفر على قال: سمعت جابر بن عبدالله الأنصاري يقول: إنّ رسول الله على مرّ بنا<sup>(۲)</sup> فوقف وسلّم ثمّ قال: ما لي أرى حبّ الدّنيا قد غلب على كثير من النّاس \_ إلى أنْ قال: طوبى لمن شغله خوف الله على عن خوف النّاس طوبى لمن شغله عيبه عن عيوب المؤمنين من إخوانه ... الحديث.

٤- عن أبي جعفر عليته قال: كفي بالمرء عيباً أنْ يتعرّف من عيوب النّاس ما يعمى عليه من أمر نفسه، أو يعيب على النّاس أمراً هو فيه لا يستطيع التّحوّل عنه

(٢) في الكافي: مرّ بنا ذات يوم ونحن في نادينا وهو على ناقته وذلك حين رجع من حجّة الوداع.

<sup>(</sup>١) المائدة: ١٠٥.



إلى غيره، أو يؤذي جليسه بها لا يعنيه.

٥- عن أبي ذر، عن رسول الله على حديث \_ قال: قلت: يا رسول الله وصني، قال: أوصيك بتقوى الله فإنّه رأس الأمر كلّه. قلت: زدني، قال: عليك بطول الصّمت، قلت: زدني، قال: إيّاك وذكر الله كثيراً، قلت: زدني، قال: عليك بطول الصّمت، قلت: زدني، قال: إيّاك وكثرة الضّحك، قلت: زدني، قال: عليك بحبّ المساكين ومجالستهم، قلت: زدني، قال: لا تخف في الله لومة قلت: زدني، قال: لا تخف في الله لومة لائم، قلت: زدني، قال: ليحجزك عن النّاس ما تعلم من نفسك ولا تجد عليهم فيما تأتي مثله، ثمّ قال: كفى بالمرء عيباً أنْ يكون فيه ثلاث خصال: يعرف من النّاس ما يجهل من نفسه، ويستحيي لهم ممّا هو فيه، ويؤذي جليسه فيما لا يعنيه، ثمّ قال: يا أبا ذر لا عقل كالتّدبير، ولا ورع كالكفّ، ولا حسب كحسن الحّلق.

٦- عن الصّادق جعفر بن محمَّد المِنها قال: إنَّ موسى المِنه للَّا أراد أنْ يفارق الخضر قال: أوصني، فكان فيها أوصاه أنْ قال له: إيّاك واللّجاجة وأنْ تمشي في غير حاجة، وأنْ تضحك من غير عجب، واذكر خطيئتك، وإيّاك وخطايا النّاس.

٧- عن أمير المؤمنين على أنه قال في النّهي عن عيب النّاس: وإنّها ينبغي لأهل العصمة والمصنوع إليهم في السلامة أنْ يرحموا أهل الذّنوب والمعصية، ويكون الشّكر هو الغالب عليهم والحاجز لهم عنهم، فكيف بالعائب الّذي عاب أخاه وعيّره ببلواه، أما ذكر موضع ستر الله عليه من ذنوبه ما هو أعظم من الذّنب الذي عاب به، فكيف يذمّه بذنب قد ركب مثله، فإنْ لم يكن ركب ذلك الذّنب بعينه فقد عصى الله فيها سواه ممّا هو أعظم منه، وأيم الله لو لم يكن عصاه في الكبير لقد



عصاه في الصّغير، ولجرأته على عيب النّاس أكبر، يا عبد الله لا تعجل في عيب عبد بذنبه، فلعلّه مغفور له، ولا تأمن على نفسك صغير معصية فلعلّك تعذّب عليه، فليكفف من علم منكم عيب غيره لما يعلم من عيب نفسه، وليكن الشّكر شاغلاً له على معافاته ممّا ابتلى به غيره.

٨- وعنه ﷺ: من نظر في عيب نفسه اشتغل عن عيب غيره، ومن رضي رزق الله لم يحزن على ما فاته \_ إلى أنْ قال \_ ومن نظر في عيوب النّاس ثمَّ رضيها لنفسه فذلك الأحمق بعينه.

٩- وعنه السِّن أكبر العيب أنْ تعيب ما فيك مثله.

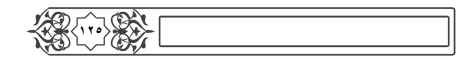
١٠- عن أبي عبدالله عليه قال: إذا رأيتم العبد متفقّداً لذنوب النّاس ناسياً لذنوبه فاعلموا أنّه قد مُكربه.

11- عن أبي جعفر محمَّد بن عليّ الباقر على قال: قال رسول الله على: إنَّ أسرع الخير ثواباً البرّ وإنّ أسرع الشّر عقاباً البغي، وكفى بالمرء عيباً أنْ يبصر من النّاس ما يعمى عنه من نفسه، وأنْ يعيّر النّاس بها لا يستطيع تركه، وأنْ يؤذي جليسه بها لا يعنيه (۱).

#### (١) وللحر العاملي ﴿ في معنى هذه الأحاديث:

يا من يعيب الناس وهو لعيبه رفقاً فإنَّك ذو لسان واحدٍ لو أطلقت فيك الأعنَّة ساعة ما حال ثعبانٍ يكر وراءه ولئن سكتَّ فربها سكت الورى

ناسٍ وليس يزيله نسيانُ ولكل إنسانٍ عليك لسانُ مضت الجياد وقبرك الميدانُ من جوف كلّ تنوفةٍ ثعبانُ عن بعض عيبك أيها الإنسانُ



#### ٣٧- باب وجوب العدل

١- قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا كُونُوا قَوَّامِينَ للهِ شُهَدَاءَ بِالْقِسْطِ وَلَا يَجْرِمَنَكُمْ شَنَآنُ قَوْمٍ عَلَى أَلَّا تَعْدِلُوا اعْدِلُوا هُوَ أَقْرَبُ لِلتَّقْوَى وَاتَّقُوا اللهَ إِنَّ اللهَ خَبِيرٌ بَهَا تَعْمَلُونَ ﴾ (١).
 بِهَا تَعْمَلُونَ ﴾ (١).

٢- قال تعالى: ﴿إِنَّ الله يَأْمُرُ بِالْعَدْلِ وَالْإِحْسَانِ وَإِيتَاءِ ذِي الْقُرْبَىٰ وَيَنْهَىٰ عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمِنْ وَالْبَغْي أَ يَعِظُكُمْ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴾(٢).

٣- قال تعالى: ﴿ وَلَا تَقْرَبُوا مَالَ الْيَتِيمِ إِلَّا بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ حَتَّى يَبْلُغَ أَشُدَّهُ وَأَوْفُوا الْكَيْلَ وَالْمِيزَانَ بِالْقِسْطِ لَا نُكَلِّفُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا وَإِذَا قُلْتُمْ فَاعْدِلُوا وَلَوْ
 كَانَ ذَا قُرْبَى وَبِعَهْدِ الله أَوْفُوا ذَلِكُمْ وَصَّاكُمْ بِهِ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴾ (٣).

 ٤- عن أبي عبدالله عَيْسُ قال: اتقوا الله واعدلوا فإنّكم تعيبون على قوم لا معدلون.

٥- عن أبي عبدالله عليه قال: العدل أحلى من الماء يصيبه الظّمآن، ما أوسع العدل إذا عدل فيه وإنْ قلّ.

٦- عن أبي عبدالله عن قال: العدل أحلى من الشهد، وألين من الزّبد،
 وأطيب ريحاً من المسك.

(١) المائدة: ٨.

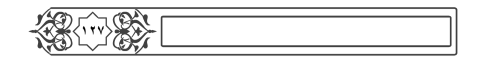
(٢) النحل: ٩٠.

(٣) الأنعام: ١٥٢.



٧- عن أبي عبدالله على قال: إنَّ الله جعل لمن جعل له سلطانا أجلاً ومدّة من ليالٍ وأيام وسنين وشهور، فإنْ عدلوا في النّاس أمر الله صاحب الفَلَك أنْ يبطىء بإدارته فطالت أيّامهم ولياليهم وسنينُهم وشهورهم، وإنْ جاروا في النّاس فلم يعدلوا أمر الله صاحب الفَلَك فأسرع بإدارته فقصرت لياليهم وأيامهم وسنينُهم وشهورهم، وقد وفي الله على بعدد اللّيالي والشهور.

٨- عن أبي عبدالله الصّادق ﷺ قال: ثلاثة هم أقرب الخلق إلى الله ﷺ يوم القيامة حتّى يفرغ من الحساب: رجل لم تدعه قدرته في حال غضبه إلى أنْ يحيف على من تحت يديه، ورجل مشى بين اثنين فلم يمل مع أحدهما على الآخر بشَعِيرة، ورجل قال الحقّ فيها عليه.



## ٣٨- باب أنّه لا يجوز لمن وصف عدلاً أنْ يخالفه إلى غيره

١- قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا لَم تَقُولُونَ مَا لَا تَفْعَلُونَ \* كَبْرَ مَقْتًا عِنْدَ اللَّهِ أَنْ تَقُولُوا مَا لَا تَفْعَلُونَ ﴾ (١).

٢- عن أبي عبدالله عليه على قال: إن من أعظم الناس حسرة يوم القيامة من وصف عدلاً ثم خالفه إلى غيره (٢).

٣- عن أبي بصير، عن أبي عبدالله عليه قال في قول الله ق: ﴿ فَكُبْكِبُوا فِيهَا هُمْ وَالْغَاوُونَ ﴾ (٣) فقال: يا أبا بصير هم قوم وصفوا عدلاً بألسنتهم ثم خالفوه إلى غيره.

٤- عن خيثمة قال: قال لي جعفر السلم: أبلغ شيعتنا أنّه لن ينال ما عند الله إلّا بعمل، وأبلغ شيعتنا أنّ أعظم النّاس حسرة يوم القيامة من وصف عدلاً ثمّ يخالفه إلى غيره.

w v · : 1(())

<sup>(</sup>١) الصف: ٢، ٣.

<sup>(</sup>٢) يعني من عَلَّم غيره طريقاً وسطاً في الأخلاق والأعمال، ثمَّ لم يعمل به ولم يحمل نفسه عليه، تكون حسرته يوم القيامة أشد من كلّ حسرة، وذلك لأنّه يرى ذلك الغير قد سعد بها تعلّمه منه، وبقى هو بعلمه شقيّاً.

<sup>(</sup>٣) الشّعراء: ٩٤.



## ٣٩- باب وجوب إصلاح النّفس عند ميلها إلى الشرّ

١- قال تعالى: ﴿ إِلَّا الَّذِينَ تَابُوا وَأَصْلَحُوا وَاعْتَصَمُوا بِاللهِ وَأَخْلَصُوا دِينَهُمْ للهِ فَأُولَئِكَ مَعَ المُؤْمِنِينَ وَسَوْفَ يُؤْتِ الله المُؤْمِنِينَ أَجْرًا عَظِيمًا ﴾ (١).

٢- قال تعالى: ﴿ فَمَنْ تَابَ مِنْ بَعْدِ ظُلْمِهِ وَأَصْلَحَ فَإِنَّ اللهَ يَتُوبُ عَلَيْهِ إِنَّ اللهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ (٢).

٣- عن أبي الحسن على قال: إنَّ الله تبارك وتعالى أيّد المؤمن بروح منه يحضره في كلّ وقت يذنب فيه ويعتدي، فهي معه تهتزّ سروراً عند إحسانه، تسيح في الثّرى عند إساءته، فتعاهدوا عباد الله نعمه بإصلاحكم أنفسكم تزدادوا يقيناً، وتربحوا نفيساً ثميناً، رحم الله امراً همّ بخير فعمله، أو همّ بشرّ فارتدع عنه، ثمّ قال: نحن نريد الرّوح بالطّاعة لله والعمل له.

٤- عن أبي عبدالله عليه على قال: اقصِر نَفْسَك عمّا يضرُّ ها من قبل أنْ تُفارقك، وَ اسْعَ فِي فَكَاكِها كما تسعى في طلب معيشتك، فإنّ نفسك رهينةٌ بعملك.

٥- عن أبي عبدالله على قال: قال أمير المؤمنين على كانت الفقهاء والعلماء إذا كتب بعضهم إلى بعض كتبوا بثلاث ليس معهن رابعة: من كانت همّته آخرته كفاه الله همّه من الدّنيا، ومن أصلح سريرته أصلح الله علانيته، ومن أصلح ما بينه وبين الله أصلح الله ما بينه وبين النّاس.

(١) النساء: ١٤٦.

(٢) المائدة: ٣٩.



## ٤٠- باب وجوب اجتناب الخطايا والذّنوب

١- قال تعالى: ﴿ بَلَى مَنْ كَسَبَ سَيِّئَةً وَأَحَاطَتْ بِهِ خَطِيئَتُهُ فَأُولَئِكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ ﴾ (١).

٢- قال تعالى: ﴿ كَدَأْبِ آلِ فِرْعَوْنَ وَالَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ كَذَّبُوا بِآيَاتِنَا فَأَخَذَهُمُ
 اللهُ بِذُنُوبِهِمْ وَاللهُ شَدِيدُ الْعِقَابِ ﴾ (٢).

٣- عن أبي عبدالله عليه قال: أما إنّه ليس من عرق يضرب ولا نكبة ولا صداع ولا مرض إلّا بذنب، وذلك قول الله ﴿ في كتابه: ﴿ وَمَا أَصَابَكُم مِّن مُصِيبَةٍ فَبِهَا كَسَبَتْ أَيْدِيكُمْ وَيَعْفُو عَن كَثِيرٍ ﴾ (٣) قال: ثمَّ قال: وما يعفو الله أكثر ممّا يؤاخذ به.

٤- عن أبي جعفر الشِّل قال: الذّنوب كلّها شديدة، وأشدّها ما نبت عليه اللّحم والدّم (١٤) لأنّه إمّا مرحوم، وإمّا معذّب، والجنّة لا يدخلها إلّا طيّب (٥).

٥- عن أبي الحسن السُّ قال: قال أمير المؤمنين السُّه : لا تُبْدِين عن واضحة

(١) البقرة: ٨١.

(٢) آل عمران: ١١.

(٣) الشّورى: ٣٠.

(٤) وهو الذِّنب الَّذي أصرّ وداوم عليه مدّة نبت فيها اللحم والدّم.

(٥) كأنّه لا بُدَّ أنْ يعذّب في البرزخ أو المحشر بقدر ما يطيب جسمه الّذي نبت على الذّنوب لأنَّ الجنّة لا يدخلها إلَّا الطيّب (هذا لو لا الشّفاعة وعفوه سبحانه).



وقد عملت الأعمال الفاضحة (١)، ولا تأمن البيات (٢) وقد عملت السّيئات.

٦- عن أبي عبدالله عليه قال: كان أبي عبدالله عليه قال: ما من شيء أفسد للقلب من خطيئة إنَّ القلب ليواقع الخطيئة فها تزال به حتّى تغلب عليه فيصير أعلاه أسفله.

٧- عن أبي جعفر على قال: إنَّ الرِّجل ليُذنب الذّنب فيدرأ عنه الرِّزق وتلا هذه الآية: ﴿إِذْ أَقْسَمُوا لَيَصْرِمُنَّهَا مُصْبِحِينَ \* وَلا يَسْتَثْنُونَ \* فَطَافَ عَلَيْهَا طَائِفٌ مِّن رَّبِّكَ وَهُمْ نَائِمُونَ ﴾ (٣).

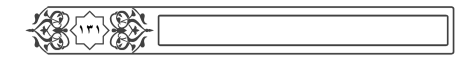
٨- عن أبي عبدالله السَّلَى قال: إذا أذنب الرَّجل خرج في قلبه نكتةٌ سوداء، فإنْ تاب انمحت، وإنْ زاد زادت حتّى تغلب على قلبه فلا يفلح بعدها أبداً.

9- عن أبي جعفر على قال: إنَّ العبد يسأل الله الحاجة فيكون من شأنه قضاؤها إلى أجلٍ قريب أو إلى وقت بطيء، فيذنب العبد ذنباً فيقول الله تبارك وتعالى للملك لا تقض حاجته واحرمه فإنَّه تعرّض لسخطي، واستوجب

(١) الواضحة: الأسنان تبدو عند الضحك، أي لا تضحك ضحكاً تبدو به أسنانك ويكشف عن سرور قلبك وقد عملت أعمالاً قبيحة لا تدري أغفر اللهُ لك أم يعذّبك عليها؟

(٣) القلم: ١٧- ١٩: نزلت في قوم كانت لأبيهم جنة فكان يأخذ منها قوت سنته ويتصدق بالباقي فلمّا مات قال بنوه: إنْ فعلنا ما كان يفعل أبونا ضاق علينا الأمر، فحلفوا أنْ يقطعوها وقت الصباح خفية عن المساكين، ولم يستثنوا في يمينهم أي لم يقولوا (إنْ شاء الله)، فطاف عليها بلاء أو هلاك (طائف) محيط بها وحال بينهم وبين ذلك الرزق الذي كانوا أشر فوا عليه.

<sup>(</sup>٢) البيات: أخذ العدو بالليل بغتة.



## الحرمان منّي.

١٠ عن أبي عبدالله على قال: إنَّ الرّجل يُذنب الذّنب فيُحرم صلاة اللّيل،
 وإنَّ العمل السّيّء أسرع في صاحبه من السّكّين في اللّحم (١).

١١- عن أبي عبدالله عليه الله عليه على قال: من هم بالسّيَّة فلا يعملها فإنَّه رُبَّما عمل العبدُ السّيّئة فيراه الرّبُ تبارك وتعالى فيقول: وعزّتي وجلالي لا أغفرُ لك بعد ذلك أبداً.

17- عن أبي جعفر على قال: ما من عبد إلا وفي قلبه نكتة بيضاء فإذا أذنب ذنباً خرج في النّكتة نكتة سوداء فإنْ تاب ذهب ذلك السّواد، وإنْ تمادى (٢) في الذّنوب زاد ذلك السّواد حتى يغطّي البياض فإذا غطّى البياض لم يَرجع صاحبه إلى خير أبداً (٣)، وهو قول الله عن ﴿بَلْ رَانَ عَلَى قُلُوبِهِم مَّا كَانُوا يَكْسِبُونَ (٤).

١٣- عن أبي عبدالله عليه الله على قال: كان أبي يقول: إنَّ الله قضى قضاءً حتماً لا يُنعم على العبد بنعمةٍ فيسلبها إيًاه حتّى يُحدث العبد ذنباً يستحقُّ بذلك النَّقمة.

١٢- عن أبي عبدالله عليه الله عليه أنه قال: إنَّ أحدكم ليُكثر الخوف من السلطان، وما ذلك إلَّا بالذُّنوب فتوقّوها ما استطعتم ولا تمادوا فيها (٥).

الروحاني.

<sup>(</sup>٢) تمادى: لجَّ ودام على فعله.

<sup>(</sup>٣) ذكروا أنَّ بأصل الإيهان تُزهر نكتة (نقطة) بيضاء في القلب وبالأعمال الصالحة تزداد هذه ويصير القلب نورانيًّا، وبعكس ذلك في العمل السيء".

<sup>(</sup>٤) المطفّفين: ١٤.

<sup>(</sup>٥) أي أنَّ الذَّنوب سبب لتسلَّط السلاطين والخوف منهم.

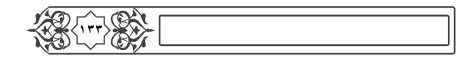


١٣- عن أمير المؤمنين عَلَيْهُ قال: لا وَجع أُوجَعُ للقلوب من الذُّنوب، ولا خوف أشدٌ من الموت، وكفي بها سلف تفكّراً (١)، وكفي بالموت واعظاً.

16- عن الإمام الرّضا عِينَهُ قال: كلّ ما أحدث العباد من الذّنوب ما لم يكونوا يعملون أحدث لهم من البلاء ما لم يكونوا يعرفون.

١٥- عن جعفر بن محمّد، عن أبيه، الممثلاً قال: قال رسول الله الله عن أذنب ذنباً وهو ضاحكٌ دخل النّار وهو باكٍ.

(١) أي أنَّ التِّفكِّر في ما سلف من أحوال نفسه، وأحوال غيره، وعدم بقاء لذات الذّنوب، وبقاء تبعاتها، وفناء الدّنيا وذهاب من ذهب قبل بلوغ آماله، وحُسن عواقب الصالحين والمحسنين وسوء عاقبة الظّالمين والفاسقين وأمثال ذلك فيه الكفاية.



#### ٤١- باب وجوب اجتناب المعاصي

١- قال تعالى: ﴿ وَمَنْ يَعْصِ اللهَ وَرَسُولَهُ وَيَتَعَدَّ حُدُودَهُ يُدْخِلْهُ نَارًا خَالِدًا فِيهَا وَلَهُ عَذَابٌ مُهِينٌ ﴾ (١).

٢- قال تعالى: ﴿يَوْمَئِذٍ يَوَدُّ الَّذِينَ كَفَرُوا وَعَصَوُا الرَّسُولَ لَوْ تُسَوَّى بِهِمُ الْأَرْضُ وَلَا يَكْتُمُونَ اللهَ حَدِيثًا ﴾ (١).

٣- عن أبي عبدالله عليه عليه قال: تعودوا بالله من سَطوات الله باللّيل والنّهار، قُلتُ: وما سَطواتُ الله؟ قال: الأخذ على المعاصى.

٤- وعن أبي الحسن عليه الله على الله أنْ لا يُعصى في دار إلَّا أضحاها (٣) للشمس حتى تطهرها.

٥- عن أبي عبدالله عليه على قال: إنّ الله بعث نبياً من أنبيائه إلى قومه وأوحى إليه أنْ قل لقومك: إنّه ليس من أهل قرية ولا ناس كانوا على طاعتي فأصابهم فيها سراء فتحولوا عمّا أُحبّ إلى ما أكره إلّا تحوّلت لهم عمّا يحبّون إلى ما يكرهون، وليس من أهل قرية ولا أهل بيت كانوا على معصيتي فأصابهم فيها ضراء فتحولوا عمّا أكره إلى ما أحبّ إلّا تحوّلت لهم عمّا يكرهون إلى ما يحبّون، وقل لهم:

(١) النساء: ١٤.

(٢) النساء: ٢٤.

(٣) أضحاها: أظهرها للشمس، كناية عن تخريبها وهدمها.



إنَّ رحمتي سبقت غضبي (١)، فلا تَقنطوا من رحمتي فإنَّه لا يتعاظم عندي ذنبٌ أغفره، وقل لهم: لا يتعرضوا معاندين لسخطي، ولا يستخفّوا بأوليائي فإنّ لي سطوات عند غضبي لا يقوم لها شيءٌ من خلقي.

٦- عن رسول الله على قال: قال الله جلّ جلاله: أيُّما عبدٍ أطاعني لم أكِله إلى غيري، وأيُّما عبدٍ عصاني وَكَلته إلى نفسه ثمّ لم أبال في أيّ وادٍ هلك.

٧- عن رسول الله ﷺ: إذا عصاني من خلقي من يعرفني سَلَّطت عليه من خَلقي مَن لا يَعرفني.

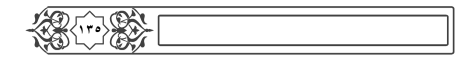
٨- عن أمير المؤمنين عليه أنه قال: لو لم يتوعد الله على معصيته لكان يجبُ أنْ
 لا يعصى شكراً لنعمه.

٩- عن رسول الله على قال: من العِصمة تعذّر المعاصي.

١٠- عن أمير المؤمنين عيش في بعض الأعياد: إنَّما هو عيدٌ لمن قبل الله صيامه، وكلّ يوم لا تعصي الله فيه فهو يوم عيد.

\_

<sup>(</sup>١) يحتمل أنْ يكون المراد من السّبق، الغلبة. أي رحمتي غالبة على غضبي وزائدة عليه، فإنّه إذا اشتدّ سبب الغضب، وكان هناك سبب ضعيف للرحمة تتعلّق الرحمة بفضله تعالى.



# ٤٢- باب وجوب اجتناب الشّهوات واللّذّات المحرّمة

١- قال تعالى: ﴿ فَخَلَفَ مِنْ بَعْدِهِمْ خَلْفٌ أَضَاعُوا الصَّلَاةَ وَاتَّبَعُوا الشَّهَوَاتِ فَسَوْفَ يَلْقَوْنَ غَيًّا ﴾ (١).

٢- قال تعالى: ﴿ وَاللهُ يُرِيدُ أَنْ يَتُوبَ عَلَيْكُمْ وَيُرِيدُ الَّذِينَ يَتَّبِعُونَ الشَّهَوَاتِ أَنْ مَيْلًا عَظِيمًا ﴾ (٢).
 مَيلُوا مَيْلًا عَظِيمًا ﴾ (٢).

٣- عن أبي جعفر البيسة قال: الجنّة محفوفةٌ بالمكاره والصّبر، فمن صبر على المكاره في الدُّنيا دخل الجنّة، وجهنّم محفوفةٌ باللّذّات والشّهوات، فمن أعطى نفسه لذّتها وشهوتها دخل النّار.

٤- عن أبي عبدالله عَيْهُ قال: قال أمير المؤمنين عَيْهُ: ترك الخطيئة أيسر من طلب التّوبة، وكم من شهوة ساعةٍ أورثت حُزناً طويلاً، والموت فضح الدُّنيا فلم يترك لذي لُبّ فرحاً.

(۱) مریم: ۵۹.

(٢) النساء: ٢٧.



# ٤٣- باب وجوب اجتناب المحقّرات من الذَّنوب

١- عن زيد الشَّحَّام قال: قال أبو عبدالله عليناها: اتَّقوا المحقّرات من الذَّنوب فإنَّها لا تغفر، قلت: وما المحقّرات؟ قال: الرّجل يُذنب الذَّنب فيقول: طُوبي لي إنْ لم يكن لي غير ذلك.

٢- عن أبي الحسن السُّ قال: لا تستكثروا كثير الخبر، ولا تستقلُّوا قليل الذَّنوب فإنَّ قليل الذُّنوب يجتمع حتَّى يكون كثيراً، وخافوا الله في السِّرِّ حتَّى تُعطوا من أنفسكم النَّصَفَ<sup>(١)</sup>.

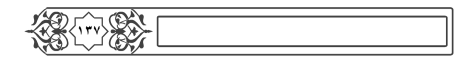
٣- عن أبي عبدالله عليه: إنَّ رسول الله عليه نزل بأرض قَرعاء (٢)، فقال لأصحابه: ائتوا بحطب فقالوا: يا رسول الله نحن بأرض قرعاء ما مها من حطب، فقال ﷺ: فليأت كلّ إنسان بها قدر عليه فجاؤوا به حتّى رموا بين يديه بعضه على بعض، فقال رسول الله على: هكذا تجتمع الذُّنوب، ثمَّ قال: إيّاكم والمحقّرات من الذُّنوب، فإنّ لكلّ شيء طالباً، ألا وإنّ طالبها يكتب ﴿ مَا قَدَّمُوا وَآثَارَهُمْ وَكُلَّ شَيْءٍ أَحْصَيْنَاهُ فِي إِمَامٍ مُّبِينٍ ﴿ (٣) (٤).

(١) النَّصَفَ والنَّصَفَة اسم من الإنصاف وهو لزوم العدل في المعاملات مع الربِّ وغيرهُ.

<sup>(</sup>٢) القرعاء: الصّلبة والّتي رعتها الماشية.

<sup>(</sup>٣) يس: ١٢.

<sup>(</sup>٤) ما قدموا: أي ما أسلفوا في حياتهم. وآثارهم: ما بقي عنهم بعد مماتهم يصير إليهم من حسنات أو سىئات.



٤- عن أبي عبدالله على قال: قال أمير المؤمنين على الله الله على عاين.
 القيامة، ولا يصغر ما يضر يوم القيامة، فكونوا فيها أخبركم الله على كمن عاين.

٥- عن أمير المؤمنين عليه أنَّه قال: أشدّ الذَّنوب ما استهان به صاحبه.

٦- وعنه البُّ أشدّ الذُّنوب ما استخفّ به صاحبه.

٧ - عن محمَّد بن علي علي الله قال لمحمّد بن مسلم \_ في حديث \_ : لا تستصغرن حسنة أنْ تعملها، فإنّك تراها حيث تسرّك، ولا تستصغرن سيئة تعملها، فإنّك تراها حيث تسؤوك ... الحديث.

٨- روي عن أحد الأئمة ﴿ أَنّه قال: قال رسول الله ﴿ إِنَّ الله كتم ثلاثة في ثلاثة في ثلاثة: كتم رضاه في طاعته، وكتم سخطه في معصيته، وكتم وليّه في خلقه، فلا يستخفن أحدكم شيئاً من الطّاعات، فإنّه لا يدري في أيّها رضا الله، ولا يستقلن أحدكم شيئاً من المعاصي فإنّه لا يدري في أيّها سخط الله، ولا يُزْرِيَنَ أحدكم بأحد من خلق الله فإنّه لا يدري أيّهم وليّ الله.

٩- عن رسول الله على قال: لا تنظروا إلى صغير الذّنب ولكن انظروا إلى ما اجترأتم.



#### ٤٤- باب تحريم كفران نعمة الله

١- قال تعالى: ﴿ وَإِذْ تَأَذَّنَ رَبُّكُمْ لَئِنْ شَكَرْتُمْ لأَزِيدَنَّكُمْ وَلَئِنْ كَفَرْتُمْ إِنَّ عَذَابِي لَشَكِيدٌ ﴾ (١).

٢- قال تعالى: ﴿ وَاللهُ جَعَلَ لَكُمْ مِنْ أَنْفُسِكُمْ أَزْوَاجًا وَجَعَلَ لَكُمْ مِنْ أَزْوَاجِكُمْ
 بَنِينَ وَحَفَدَةً وَرَزَقَكُمْ مِنَ الطَّيِّبَاتِ أَفْبِالْبَاطِلِ يُؤْمِنُونَ وَبِنِعْمَةِ الله هُمْ يَكْفُرُونَ ﴾ (٢).

٣- قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اذْكُرُوا نِعْمَةَ الله عَلَيْكُمْ هَلْ مِنْ خَالِقٍ غَيْرُ اللهِ يَرْزُقُكُمْ مِنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ فَأَنَّى تُؤْفَكُونَ ﴾ (٣).

٤- عن سدير قال: سأل رجل أبا عبدالله عن قول الله ﴿ قَالُوا رَبَّنَا بَاعِدْ بَيْنَ أَسْفَارِنَا وَظَلَمُوا أَنفُسَهُمْ ﴿ (٤) (٥) الآية، فقال: هؤلاء قومٌ كانت لهم قُرى متصلةٌ ينظر بعضها إلى بعض، وأنهارٌ جاريةٌ، وأموالٌ ظاهرةٌ، فكفروا نِعَمَ الله وغيّروا ما بأنفسهم من عافية الله فغيّر الله ما بهم من نعمة، ﴿إِنَّ اللهَ لَا يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّىٰ يُغَيِّرُوا مَا بِأَنفُسِهِمْ ﴾ فأرسل الله عليهم سيل العرم (٢) فغرّق قراهم وخرّب

(١) إبراهيم: ٧.

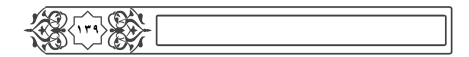
(٢) النحل: ٧٢.

(٣) فاطر: ٣.

(٤) سبأ: ١٩.

(٥) قالوا ربنا باعد بين أسفارنا: بَطَروا النعمة، وملّوا العافية، وطلبوا الكدّوالتعب.

(٦) سيل العرم: سيل الوادي، أو السّيل الشديد.



ديارهم، وذهب بأموالهم، وأبدلهم مكان جنّتيهم ﴿جَنَّتَيْنِ ذَوَاتَيْ أَكُلٍ خَمْطٍ وَٱثْلٍ وَشَيْءٍ مِّن سِدْرٍ قَلِيلٍ﴾ (١)، ثمَّ قال: ﴿ذَلِكَ جَزَيْنَاهُم بِيَا كَفَرُوا وَهَلْ نُجَازِي إلَّا الْكَفُورَ﴾(٢).

٥- عن أبي عبدالله على قال: مكتوبٌ في التوراة: اشكر من أنعم عليك، وأنعم على من شكرك، فإنّه لا زوال للنّعاء إذا شكرت، ولا بقاء لها إذا كُفرت، الشّكر زيادةٌ في النّعم، وأمانٌ من الغير (٣).

(١) سبأ: ١٦. الخمط: ضرب من الأراك يؤكل. الأثل: شجر كان يُصنع منه الأقداح الصّفر الجياد.

<sup>(</sup>۲) سأ: ۱۷.

<sup>(</sup>٣) الغِيرَ: تغيّر الحال وانتقالها عن الصّلاح إلى الفساد.



#### ٤٥- باب وجوب اجتناب الكبائر

١- قال تعالى: ﴿إِنْ تَجْتَنِبُوا كَبَائِرَ مَا تُنْهَوْنَ عَنْهُ نُكَفِّرْ عَنْكُمْ سَيِّنَاتِكُمْ وَنُدْخِلْكُمْ مُدْخَلًا كَرِيمًا ﴾(١).

٢- قال تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ يَجْتَنِبُونَ كَبَائِرَ الْإِثْمِ وَالْفَوَاحِشَ وَإِذَا مَا غَضِبُوا هُمْ
 يَغْفِرُونَ ﴾ (٢).

٣- عن أبي عبدالله على قال: سمعته يقول: ﴿ وَمَن يُؤْتَ الْحِكْمَةَ فَقَدْ أُوتِي كَثِيرًا ﴾ (٣) قال: معرفة الإِمام، واجتناب الكبائر الّتي أوجب الله عليها النّار (٤).

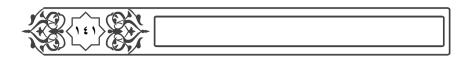
(١) النساء: ٣١.

(٢) الشورى: ٣٧.

(٣) البقرة: ٢٦٩.

(٤) ذكروا أنَّ الحكمة عبارة عن اعتقاد وعمل. وأنَّ الإتيان بالطاعة كما ينبغي تتوقف على معرفة كيفيتها، ومعرفة كيفية الطّاعة على وجهها إنَّما تستفاد من الإمام، والاستفادة من الإمام إنَّما تتأتّى بعد معرفته هِـُـــ.

(٥) النساء: ٣١.



٥- عن أبي عبدالله عَبِيه قال: قال أمير المؤمنين عَبِيه عبد إلَّا وعليه أربعون جُنَّة حتى يعمل أربعين كبيرة، فإذا عمل أربعين كبيرة انكشفت عنه الجُنَنُ .. الحديث (١).

٣- عن أبي عبدالله عليه \_ في حديث \_ قال: قد سمّى الله المؤمنين بالعمل الصّالح مؤمنين، ولم يسمّ من ركب الكبائر وما وعد الله على عليه النّار مؤمنين في قرآن ولا أثر، ولا نُسمّهم بالإِيهان بعد ذلك الفعل.

(۱) احتُمل أنَّ المراد بالجُنَن: ألطافه سبحانه الّتي تصير سبباً لترك المعاصي وامتناعه، فبكلّ كبيرة \_ سواء كانت من نوع واحد أو أنواع مختلفة \_ يستحقّ منع لطف من ألطافه أو رحماته تعالى وعفوه وغفرانه، فلا يفضحه الله بها، فإذا استحق غضب الله سلبت عنه.



# ٤٦- باب تعيين الكبائر الّتي يجب اجتنابها

(١) الشورى: ٣٧.

(٢) المائدة: ٢٧.

(٣) يوسف: ٨٧.

(٤) الأعراف: ٩٩.

(٥) إشارة إلى الآية ﴿ وَبَرًّا بِوَالِدَتِي وَلَمْ يَجْعَلْنِي جَبًّارًا شَقِيًّا ﴾ (مريم: ٣٢).

(٦) النساء: ٩٣.

(٧) النور: ٢٣.



يقول: ﴿إِنَّمَا يَأْكُلُونَ فِي بُطُونِهِمْ نَارًا وَسَيَصْلُوْنَ سَعِيرًا﴾ (١)، والفرار من الزّحف لأنّ الله ﴿ يقول: ﴿وَمَن يُوَهِّمْ يَوْمَئِدٍ دُبُرَهُ إِلّا مُتَحَرِّفًا لِقِتَالٍ أَوْ مُتَحَيِّزًا إِلَى فِئَةٍ فَقَدْ بَاءَ بِغَضَبٍ مِّنَ الله وَمَأْوَاهُ جَهَنَّمُ وَبِعْسَ المَصِيرُ ﴾ (٢)، وأكل الرّبا لأنَّ الله ﴿ يقول: ﴿اللّذِينَ يَأَكُلُونَ الرّبَا لا يَقُومُونَ إِلّا كَمَا يَقُومُ الّذِي يَتَخَبَّطُهُ الشَّيْطَانُ مِنَ الله ﴿ اللّذِينَ يَأَكُلُونَ الرّبًا لا يَقُومُونَ إِلّا كَمَا يَقُومُ الّذِي يَتَخَبَّطُهُ الشَّيْطَانُ مِنَ الله ﴿ اللّذِينَ يَتَخَبَّطُهُ الشَّيْطَانُ مِنَ الله ﴿ يقول: ﴿وَلَقَدْ عَلِمُوا لَمِنِ اشْتَرَاهُ مَا لَهُ فِي الآخِرَةِ مِنْ خَلاقٍ ﴾ (١)، والسّحر لأنَّ الله ﴿ يقول: ﴿وَمَن يَفْعُلْ ذَلِكَ يَلْقَ أَثَامًا ﴾ يُضَاعَفُ لَهُ الْعَذَابُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَيَخْلُدُ فِيهِ مُهَانًا ﴾ (٥)، واليمين الغموس الفاجرة (٢) لأنّ الله ﴿ يقول: ﴿ وَمَن يَغْلُلْ يَلْتِ بِمَا عَلَى لاَ خَلاقَ هُمْ فِي يقول: ﴿ وَمَن يَغْلُلْ يَأْتِ بِمَا عَلَى لاَ خَلاقَ هُمْ فِي الآخِرَةِ ﴾ (٢)، والغلول لأنَّ الله ﴿ يقول: ﴿ وَمَن يَغْلُلْ يَأْتِ بِمَا عَلَى لاَ خَلاقَ هُمْ فِي الآخِرَةِ ﴾ (٢)، والغلول لأنَّ الله ﴿ يقول: ﴿ وَمَن يَغْلُلْ يَأْتِ بِمَا عَلَى اللهُ مُ وَجُنُوبُهُمْ وَمُن الله وَمَن يَخْلُلْ يَأْتِ بِمَا عَلَى اللهُ مُ وَجُنُوبُهُمْ وَمُن الله الله وَمَن يَغْلُلْ يَأْتِ بِمَا عَلَى اللهُ مُ وَمَن يَكُمُّهُمُ وَمُن يَكُمُّونَ عَمَا الزّور وكتهان الشّهادة لأنَّ الله ﴿ يقول: ﴿ وَمَن يَكُمُونَ مَن يَعْلُونَ الله اللهُ عَلَى يَوْمَ الْقِيَامَة ﴾ (١٠)، وشهادة الزّور وكتهان الشّهادة لأنَّ الله ﴿ يقول: ﴿ وَمَن يَكُمُونَ مِنَا وَلِيكُ اللهُ وَمَن يَكُمُونَ وَمَن يَكُمُوا

(۱) النساء: ۱۰.

<sup>(</sup>٢) الأنفال: ١٦.

<sup>(</sup>٣) البقرة: ٢٧٥.

<sup>(</sup>٤) البقرة: ١٠٢.

<sup>(</sup>٥) الفرقان: ٦٨ ، ٦٩.

<sup>(</sup>٦) أي الكاذبة سمّيت غموس لأنَّها تغمس صاحبها في الإثم.

<sup>(</sup>٧) آل عمران: ٧٧.

<sup>(</sup>٨) آل عمران: ١٦١.

<sup>(</sup>٩) التّوبة: ٣٥.



فَإِنَّهُ آثِمٌ قَلْبُهُ (۱)، وشرب الخمر لأنَّ الله ﴿ نهى عنها (۲) كما نهى عن عبادة الأوثان وترك الصّلاة متعمداً أو شيئاً ممّا فرض الله ﴿ لأنَّ رسول الله ﷺ قال: من ترك الصّلاة متعمّداً فقد برىء من ذمّة الله وذمّة رسوله، ونقض العهد وقطيعة الرّحم لأنَّ الله ﴿ يقول: ﴿ لُهُمُ اللَّعْنَةُ وَلَهُمْ شُوءُ الدَّارِ ﴿ (٣) قال: فخرج عمرو وله صراخ من بكائه وهو يقول: هلك من قال برأيه، ونازعكم في الفضل والعلم.

٢- عن ابن محبوب قال: كتب معي بعض أصحابنا إلى أبي الحسن عليسته يسأله عن الكبائر كم هي؟ وما هي؟ فكتب: الكبائر من اجتنب ما وعد الله عليه النّار كفر عنه سيّئاته إذا كان مؤمناً، والسّبع الموجبات تتل النّفس الحرام، وعقوق الوالدين، وأكل الرّبا، والتّعرّب بعد الهجرة في، وقذف المحصنة، وأكل مال اليتيم، والفرار من الزّحف.

٣- عن عبيد بن زرارة قال: سألتُ أبا عبدالله عليه عن الكبائر؟ فقال: هنّ في

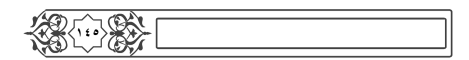
<sup>(</sup>١) البقرة: ٢٨٣. استشهد بها للأمرين لأنَّه إذا كان الكتهان بهذهِ المثابة، فشهادة الزّور أحرى لأنها أقبح.

<sup>(</sup>٢) ﴿إِنَّمَا الْحُمْرُ وَالْمُنْسِرُ وَالْأَنصَابُ وَالْأَزْلاَمُ رِجْسٌ مِّنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ فَاجْتَنِبُوهُ﴾ (المائدة: 9٠).

<sup>(</sup>٣) الرعد: ٢٥.

<sup>(</sup>٤) أي الموجبات للنار.

<sup>(</sup>٥) أي الانتقال للبلاد الّتي تنقص فيها معارف المكلَّف الدِّينيَّة ويزداد فيها جهله بدينه. وتوسع البعض في معناه فقال ( ولا يبعد تعميمه لكل من تعلم آداب الشرع وسننه، ثمَّ تركها وأعرض عنها ولم يعمل بها ).



كتاب عليٍّ عَلِيًّ مال اليتيم ظُلماً، وقتل النّفس، وعقوق الوالدين، وأكل الرّبا بعد المبيّنة، وأكل مال اليتيم ظُلماً، والفرار من الزّحف، والتّعرُّب بعد الهجرة، قال: فقُلتُ: هذا أكبر المعاصي؟ فقال: نعم، قُلتُ: فأكل الدّرهم من مال اليتيم ظلماً أكبر أم ترك الصّلاة؟ قال: تَرك الصّلاة، قُلتُ: فما عددت ترك الصّلاة في الكبائر، قال: أيّ شيءٍ أوّل ما قلت لك؟ قُلت: الكفر، قال: فإنّ تارك الصّلاة كافرٌ \_ يعني من غير علّة \_ .

٤- عن أبي عبدالله عليه في القنوت في الوتر (٢) \_ إلى أنْ قال \_: واستغفر لذنبك العظيم، ثمَّ قال: كلّ ذنبِ عظيم.

٥- عن أبي عبدالله على قال: الكبائر سبعٌ: قتل المؤمن متعمّداً، وقذف المحصنة، والفرار من الزّحف، والتّعرّب بعد الهجرة، وأكل مال اليتيم ظلماً، وأكل الرّبا بعد البيّنة، وكل ما أوجب الله عليه النّار (٣).

٦- عن أبي عبدالله عليه قال: إنَّ من الكبائر عقوق الوالدين، واليأس من

(١) كتاب علي ﷺ هو كتاب من إملاء رسول الله ﷺ وخطّ علي ﷺ في الحلال والحرام وكل شيء يحتاج إليه الناس. وهذا الكتاب الشريف من جملة مواريث الأئمة ﷺ عن

رسول الله على وعن أمير المؤمنين عليه.

<sup>(</sup>٢) تمام الحديث هكذا (هل فيه شيء مُؤقّت يُتبع ويُقال فقال: لا أثنِ على الله ﴿ وصلِّ على النبي ﴾ واستغفر...).

<sup>(</sup>٣) لمّا كان ما سوى هذهِ السّتَّ من الكبائر ليس في مرتبة هذه السّتّ في الكبر ولا في عدادها، لم يعد معها مفصّلاً، كأنّها بمجموعها كواحدة منها.



روح الله والأمن من مكر الله(١).

٧- وقد روي أنَّ أكبر الكبائر الشّرك بالله.

٨- عن أبي عبدالله عليه عن زنى خرج من الإيهان، ومن شرب الخمر خرج من الإيهان، ومن أفطر يوماً من شهر رمضان متعمداً خرج من الإيهان (٢).

٩- عن أبي عبدالله على في قول الله في: ﴿الَّذِينَ يَجْتَنِبُونَ كَبَائِرَ الإِثْمِ وَالْفَوَاحِشَ إِلَّا اللَّمَمَ ﴾(٣) فقال: الفواحش: الزّنا والسّرقة، واللّمم: الرّجل يلمّ بالذّنب فيستغفر الله منه .. الحديث.

١٠- عن ابن بكير قال: قلت لأبي جعفر عليه في قول رسول الله في: إذا زنى الرّجل فارقه روح الإِيهان، قال: هو قوله: ﴿وَأَيْدَهُم بِرُوحٍ مِّنْهُ ﴿(٤) ذَاكُ الّذي يفارقه.

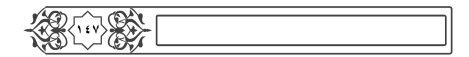
١١- عن محمَّد بن حكيم قال: قلت لأبي الحسن موسى السَّه: الكبائر تخرج من الإِيهان؟ فقال: نعم وما دون الكبائر، قال رسول الله على: لا يزني الزّاني وهو

<sup>(</sup>١) أي الأمن من عذابه سبحانه، واستدراجه، وإمهاله عند المعاصي.

<sup>(</sup>٢) الإيهان يطلق في الشرع على معان (منها) الالتزام بالعقائد الحقة مع ترك الكبائر وفعل الفرائض الّتي يكون تركها كبيرة كالصلاة والزّكاة والصَّوم، ويستفاد ذلك من مثل هذه الطّائفة من الروايات الكثيرة (ومنها) الالتزام بالعقائد الحقّة مع فعل جميع الواجبات وترك جميع المحرمات، إلى غير ذلك ممّا ذُكر في مباحث الإيهان في علمي الكلام والعقائد وغيرهما.

<sup>(</sup>٣) النجم: ٣٢.

<sup>(</sup>٤) المجادلة: ٢٢.



مؤمنٌ ولا يسرقُ السّارق وهو مؤمن.

١٢- عن أبي عبدالله عَيْفَ قال: أكبر الكبائر سبع: الشّرك بالله العظيم، وقتل النّفس الّتي حرّم الله إلّا بالحق، وأكل أموال اليتامى، وعقوق الوالدين، وقذف المحصنات، والفرار من الزّحف، وإنكار ما أنزل الله الله الحديث.

١٤- وروى أنَّ الحيف في الوصية من الكبائر.

١٥- عن أبي عبدالله عَيْفُ قال: الكذب على الله وعلى رسوله وعلى الأوصياء عَلِي من الكبائر.

١٦- عن رسول الله على أنَّه قال: من قال على ما لم أقل فليتبوَّأ مقعده من النَّار.

١٧- عن أبي عبدالله عليه الكبائر خمسة: الشّرك، وعقوق الوالدين، وأكل الرّبا بعد البيّنة، والفرار من الزّحف، والتّعرّب بعد الهجرة.

۱۸- عن الإمام الرّضا ﷺ في كتابه إلى المأمون قال: الإِيهان هو أداء الأمانة، واجتناب جميع الكبائر، وهو معرفة بالقلب، وإقرار باللّسان، وعمل بالأركان \_ إلى أنْ قال: واجتناب الكبائر وهي قتل النّفس الّتي حرّم الله تعالى، والزّنا،

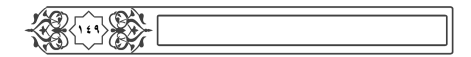
(١) النساء: ٣١.



والسّرقة، وشرب الخمر، وعقوق الوالدين، والفرار من الزّحف، وأكل مال اليتيم ظلماً، وأكل الميتة والدّم ولحم الخنزير وما أُهلّ لغير الله به من غير ضرورة، وأكل الرّبا بعد البيّنة، والسّحت، والميسر وهو القهار، والبخس في المكيال والميزان، وقذف المحصنات، والزّنا، واللّواط، واليأس من رَوح الله، والأمن من مكر الله، والقنوط من رحمة الله، ومعونة الظّالمين، والرّكون إليهم، واليمين الغَموس، وحبس الحقوق من غير عسر، والكذب والكِبَر، والإسراف، والتّبذير، والخِيانة، والاستخفاف بالحجّ، والمحاربة لأولياء الله، والاشتغال بالملاهي، والإصرار على الذّنوب.

قال الصّدوق: الأخبار في الكبائر ليست مختلفة، لأنّ كلّ ذنب بعد الشّرك كبير بالنسبة إلى الشّرك بالله.

91- عن جعفر بن محمَّد الشّه وقتل النّفس الّتي حرّم الله، وعُقوق الوالدين، والفرار محرّمة، وهي الشّرك بالله، وقتل النّفس الّتي حرّم الله، وعُقوق الوالدين، والفرار من الزّحف، وأكل مال اليتيم ظلماً، وأكل الرّبا بعد البيّنة، وقذف المحصنات، وبعد ذلك الزّنا، واللّواط، والسّرقة، وأكل الميتة والدّم ولحم الخنزير وما أُهلّ لغير الله به من غير ضرورة، وأكل السّحت، والبخس في الميزان والمكيال، والميسر، وشهادة الزّور، واليأس من رَوح الله، والأمن من مكر الله، والقُنُوط من رحمة الله، وترك معاونة المظلومين، والرّكون إلى الظّالمين، واليمين الغَموس، وحبس الحقوق من غير عسر، واستعال التّكبّر، والتّجبّر، والكذب، والإسراف والتّبذير، والخيانة، والاستخفاف بالحجّ، والمحاربة لأولياء الله، والملاهى الّتي تصدّ عن ذكر



قال الشّيخ الحرّ العاملي على الكراهة في آخره محمولة على التّحريم أو على التّقيّة.

وقد نقل الطّبرسي في مجمع البيان عن أصحابنا أنّهم يقولون بأنَّ المعاصي كلّها كبائر لكنَّ بعضها أكبر من بعض، وليس في الذّنوب صغيرة، وإنّها يكون صغيراً بالإِضافة إلى ما هو أكبر، ويستحق عليه العقاب أكثر انتهى (٢).

(۱) قال الشيخ الحرّ العاملي على الشيخ بهاء الدّين على هنا كلام مستوفى في شرح الحديث الثّلاثين من كتاب الأربعين، ويحتمل أنْ يكون لفظ الكبائر في الكتاب والسّنة يطلق تارة على جميع الذنوب، وتارة على بعضها، بل هذا هو الظّاهر، بل الّذي ينبغي الجزم به، و هو موافق لما نقله الطّبرسي على.

<sup>(</sup>٢) مجمع البيان: ٢/ ٣٨.



#### ٤٧- باب صحّة التّوبة من الكبائر

١- قال تعالى: ﴿ قُلْ يَا عِبَادِيَ الَّذِينَ أَسْرَفُوا عَلَى أَنْفُسِهِمْ لَا تَقْنَطُوا مِنْ رَحْمَةِ
 الله إِنَّ اللهَ يَغْفِرُ الذُّنُوبَ جَمِيعًا إِنَّهُ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ ﴾ (١).

٢- عن أبي عبدالله عَلَى قال: ﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لَمِن يَشَاءُ ﴾ (٢) الكبائر في الاستثناء؟ فَلِكَ لَمِن يَشَاءُ ﴾ (٢) الكبائر في الاستثناء؟ قال: نعم.

٣- عن أبي عبدالله عليه قال: ما من مؤمن يقارف في يومه وليلته أربعين كبيرة فيقول وهو نادم: (أستغفر الله الذي لا إله إلا هو الحيّ القيّوم، بديع السّماوات والأرض ذا الجلال والإكرام، وأسأله أنْ يصلّي على محمَّد وآله، وأنْ يتوب عليّ) إلَّا غفرها الله له، ولا خير فيمن يُقارف في يومه أكثر من أربعين كبيرة.

٤- عن رسول الله على قال: إنَّما شفاعتي لأهل الكبائر من أُمّتي.

٥- عن الإمام الصّادق عَلَى قال: شفاعتنا لأهل الكبائر من شيعتنا، فأمّا التّائبون فإنّ الله يقول: ﴿مَا عَلَى المُحْسِنِينَ مِن سَبِيل﴾ (٣).

٦- عن أمير المؤمنين السِّل قال: لا شفيع أنجح من التّوبة.

(١) الزَّمر: ٥٣.

(٢) النساء: ٨٤.

(٣) التّوبة: ٩١.



٧- عن أبي عبدالله عَيْهِ في قول الله ﴿ وَمَن يَقْتُلْ مُؤْمِنًا مُّتَعَمِّدًا فَجَزَاؤُهُ
 جَهَنَّمُ خَالِدًا فِيهَا ﴾ (١) قال: جزاؤه جهنَّم إنْ جازاه.

٨- عن أبي جعفر عليه \_ في حديث الإسلام والإيمان \_ قال: والإيمان من شهد أنْ لا إله إلّا الله \_ إلى أنْ قال: ولم يلق الله بذنب أوعد عليه بالنار، قال أبو بصير: جعلت فداك وأيّنا لم يلق الله إليه بذنب أوعد الله عليه النّار؟ فقال: ليس هو حيث تذهب، إنّا هو من لم يلق الله بذنب أوعد الله عليه النّار ولم يتب منه.

٩- سمع الإمام الرّضا عَيْثُ بعض أصحابه يقول: لَعَنَ الله من حارب علياً عَيْثُ ، فقال له: قل إلّا من تاب وأصلح، ثمّ قال: ذنب من تخلّف عنه ولم يتب أعظم من ذنب من قاتله ثمّ تاب.

١٠- عن محمَّد بن أبي عمير قال: سمعت موسى بن جعفر المنها يقول: من المجتنب الكبائر من المؤمنين لم يسأل عن الصّغائر قال الله تعالى: ﴿إِن تَجْتَنِبُوا كَبَائِرَ مَا تُنْهُونَ عَنْهُ نُكُفِّرْ عَنكُمْ سَيِّنَاتِكُمْ وَنُدْخِلْكُم مُّدْخَلاً كَرِيبًا ﴾(١) قال: قُلت: فالشفاعة لمن تجب؟ فقال، حدّثني أبي عن آبائه، عن عليّ المنه قال: قال رسول الله الله الكبائر من أُمّتي، فأمّا المحسنون فيا عليهم من سبيل، قال ابن أبي عمير: فقلت له: يا بن رسول الله فكيف تكون الشّفاعة لأهل الكبائر والله تعالى يقول: ﴿وَلا يَشْفَعُونَ إِلَّا لَمِنِ ارْتَضَى ﴾(١) ومن يرتكب الكبائر لا يكون والله تعالى يقول: ﴿وَلا يَشْفَعُونَ إِلَّا لَمِنِ ارْتَضَى ﴾ (١)

(١) النساء: ٩٣.

(٢) النساء: ٣١.

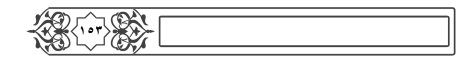
(٣) الأنبياء: ٢٨.



مرتضى؟ فقال: يا أبا أحمد ما من مؤمن يذنب ذنباً إلّا ساءه ذلك وندم عليه، وقد قال رسول الله عليه: كفى بالندم توبة، وقال: من سرّته حسنته وساءته سيّئته فهو مؤمن، فمن لم يندم على ذنب يرتكبه فليس بمؤمن، ولم تجب له الشّفاعة \_ إلى أنْ قال: قال النّبي على: لا كبير مع الاستغفار، ولا صغير مع الإصرار ... الحديث.

11- عن إبراهيم بن العباس قال: كُنت في مجلس الرّضاهي فتذاكرنا الكبائر وقول المعتزلة فيها: إنّها لا تُعفر، فقال الرّضا هي قال أبو عبد الله هي قد نزل القرآن بخلاف قول المعتزلة، قال الله على ﴿ وَإِنَّ رَبَّكَ لَذُو مَغْفِرَةٍ لِّلنَّاسِ عَلَى ظُلْمِهِمْ ﴾ (١) .. الحديث.

(١) الرعد: ٦.



# ٤٨- باب تحريم الإِصرار على الذّنب ووجوب المبادرة بالتّوبة (١) والاستغفار

١- قال تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ إِذَا فَعَلُوا فَاحِشَةً أَوْ ظَلَمُوا أَنْفُسَهُمْ ذَكَرُوا اللهَ فَاسْتَغْفَرُوا لِلْدُنُوبِمِمْ وَمَنْ يَغْفِرُ الذُّنُوبَ إِلَّا اللهُ وَلَمْ يُصِرُّوا عَلَى مَا فَعَلُوا وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ (٢).
 يَعْلَمُونَ ﴾ (٢).

٢- قال تعالى: ﴿ وَيْلٌ لِكُلِّ أَفَّاكٍ أَثِيمٍ \* يَسْمَعُ آيَاتِ اللهِ تُتْلَى عَلَيْهِ ثُمَّ يُصِرُّ مُسْتَكْبِرًا كَأَنْ لَمْ يَسْمَعْهَا فَبَشِّرْهُ بِعَذَابِ أَلِيم ﴾ (٣).

٣- عن أبي عبدالله عليه قال: لا والله لا يقبل الله شيئاً من طاعته على الإصرار
 على شيءٍ من معاصيه.

٤- عن أبي عبدالله على قال: قال رسول الله على: من علامات الشّقاء (٤) جمود العين، وقسوة القلب، وشدّة الحرص في طلب الدّنيا، والإصرار على الذّنب.

٥- عن أبي عبدالله عليه الله عليه على قال: لا صغيرة مع الإصرار، ولا كبيرة مع الاستغفار.

(١) التّوبة: هي الرجوع عن الذنب، واجبة عقلاً ونقلاً (للآيات الكريمة والروايات الشريفة). ولابد في التّوبة من أمرين: الندم على الذنب، والعزم على ترك العود فيه أبدا.

<sup>(</sup>٢) آل عمران: ١٣٥.

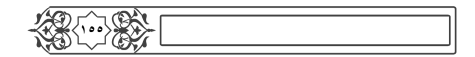
<sup>(</sup>٣) الجاثية: ٧ ، ٨.

<sup>(</sup>٤) الشقاء: ضد السّعادة، وهي حالة شدّة وعناء تمنع من السّلوك إلى الخير والصّلاح و الكيال.



٦- عن أبي جعفر على قول الله ﴿ ﴿ وَلَمْ يُصِرُّوا عَلَى مَا فَعَلُوا وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ (١) قال: الإصرار أنْ يُذنب الذّنب فلا يستغفر الله ولا يحدّث نفسه بالتّوبة فذلك الإصرار.

(١) آل عمران: ١٣٥.



#### ٤٩- باب جملة ممّا ينبغي تركه من الخصال المحرمة والمكروهة

١- عن أبي عبدالله عنه قال: أصول الكفر<sup>(۱)</sup> ثلاثة : الجرص، والاستكبار، والحسد .. الحديث.

٢- عن أبي عبدالله على قال: قال النّبي عند أركانُ الكُفر أربعةُ: الرّغبة، والسّخط، والغضب.

٣- عن أبي عبدالله عليه قال: قال رسول الله علي: إنَّ أوَّل ما عصي الله به ستة: حب الدّنيا، وحبّ الرّئاسة، وحبّ الطّعام، وحبّ النّوم، وحبّ الرّاحة، وحبّ النّساء.

٤- قيل لأبي عبدالله على هذا الأمر (٢) إنْ حدّث كذب، وإنْ وعد أخلف، وإنِ ائتُمن خان، ما منزلته؟ قال: هي أدنى المنازل من الكُفر وليس بكافر (٣).

٥- عن أبي عبدالله عَلَى قال: قال رسول الله على: ألا أُخبركم بأبعدكم منّى شبهاً؟ قالوا: بلى يا رسول الله، فقال: الفاحش، المتفحّش، البذيء، البخيل،

(١) كأنَّ المراد بأصول الكفر ما يصير سبباً للكفر أحياناً.

(٣) يعني أنّها أقرب منزلة من منازل الإيهان إلى الكفر إذا جاوزها العبد دخل الكفر، وبهذا تُعرف أوّل منزلة من الكفر.

<sup>(</sup>٢) أي من الإمامية.



المُختال، الحقُود، الحسود، القاسي القلب، البعيد من كلّ خيرٍ يرجى، غير المأمون من كلّ شرّ يتّقى.

حن أبي جعفر عض قال: قال رسول الله عن خسة لعنتهم وكل نبي
 جاب: الزّائد في كتاب الله، والتّارك لسنّتي، والمكذّب بقدر الله (۱)، والمستحلّ من عترتي ما حرّم الله (۲)، والمستأثر بالفيء المستحلّ له.

٧- عن علي بن الحسين البيلة قال: إنَّ المنافق (٣) ينهى ولا ينتهي، ويأمر بها لا يأتي، إذا قام إلى الصّلاة اعترض، قلت: يا بن رسول الله وما الاعتراض؟ قال: الالتفات، وإذا ركع رَبَضَ (٤)، يُمسي وهمّه العشاء وهو مفطر، ويصبح وهمّه النّوم ولم يسهر، إنْ حدّثك كذبك، وإنْ ائتمنته خانك، وإنْ غبت اغتابك، وإنْ وعدك أخلفك.

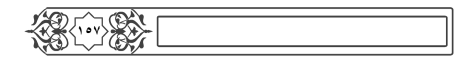
٨- عن النبي هي وصية طويلة \_ قال: سيأتي أقوام يأكلون طيّب الطّعام وألوانها، ويركبون الدّواب ويتزيّنون بزينة المرأة لزوجها، ويتبرّجون تبرّج النّساء وزينتهن مثل زيّ المملوك الجبابرة، هم منافقو هذه الأمّة في آخر الزّمان، شاربون

(١) كالمفوّضة حيث قالوا ليس لله قدر أي تدبير في أفعالنا أصلاً، بل أقدرنا عليها وفوّض أم ها و تدبير ها إلىنا.

<sup>(</sup>٢) اللعن يشمل قاتلهم ومؤذيهم ومانع حقوقهم وآخذ أموالهم.

<sup>(</sup>٣) لعلّ المراد بالمنافق هنا ناقص الإيهان، يعني من ينهى عن المنكر ولا ينتهي عنه ويأمر بالمعروف ولا يأتى به.

<sup>(</sup>٤) فُسِّر بـ (أنَّه يسقط نفسه على الأرض من قبل أنْ يرفع رأسه من الركوع).



بالقهوات (١)، لاعبون بالكعاب، راكبون الشّهوات، تاركون الجماعات، راقدون عن العتمات، مفرطون في الغدوات، يقول الله تعالى: ﴿فَخَلَفَ مِن بَعْدِهِمْ خَلْفٌ أَضَاعُوا الصَّلاةَ وَاتَّبَعُوا الشَّهَوَاتِ فَسَوْ فَ يَلْقَوْنَ غَيًّا ﴾ (٢).

٩- عن الصّادق جعفر بن محمَّد، عن أبيه، عن آبائه السُّل قال: قال رسول الله ﷺ: إنَّ الله تبارك وتعالى كره (٣) لكم أيَّتها الأمَّة أربعاً وعشرين خصلةً، ونهاكم عنها: كره لكم العبث في الصّلاة، وكره المنّ في الصّدقة، وكره الضّحك بين القبور، وكره التَّطلُّع في الدّور، وكره النَّظر إلى فروج النَّساء، وقال: يورث العمي، وكره الكلام عند الجماع، وقال: يورث الخرس، وكره النّوم قبل العشاء الآخرة، وكره الحديث بعد العشاء الآخرة، وكره الغُسل تحت السّماء بغير مئزر، وكره المجامعة تحت السّماء، وكره دخول الأنهار إلَّا بمئزر، وقال: في الأنهار عمار وسكَّان من الملائكة، وكره دخول الحمَّام إلَّا بمئزر، وكره الكلام بين الأذان والإقامة في صلاة الغداة حتّى تنقضي الصّلاة، وكره رُكوب البحر في هيجانه، وكره النّوم فوق سطح ليس بمحجّر، وقال: من نام على سطح ليس بمحجّر فقد برئت منه الذَّمة، وكره أنْ ينام الرّجل في بيتٍ وحده، وكره للرجل أنْ يغشي امرأته وهي حائض، فإنْ غشيها وخرج الولد مجذوماً أو أبرص فلا يلُومنّ إلَّا نفسه، وكره أنْ يغشى الرّجل امرأته وقد احتلم حتّى يغتسل من احتلامه الّذي

(١) قال الشيخ الحرّ العاملي ﷺ: فيه ذمّ شرب القهوة إلَّا أنَّ القهوة من أسماء الخمر ، فتدبر.

<sup>(</sup>۲) مریم: ۹۵.

<sup>(</sup>٣) تستعمل الكراهة بمعنى المبغوضيّة.



رأى، فإنْ فعل وخرج الرّجل مجنوناً فلا يلومن إلّا نفسه، وكره أنْ يكلّم الرّجل مجذوماً إلّا أنْ يكون بينه وبينه قدر ذراع، وقال: فرّ من المجذوم فرارك من الأسد، وكره البول على شطّ نهر جار، وكره أنْ يحدث الرّجل تحت شجرةٍ مثمرةٍ قد أينعت، أو نخلةٍ قد أينعت \_ يعني: أثمرت \_ ، وكره أنْ ينتعل الرّجل وهو قائم، وكره أنْ ينتعل الرّجل البيت المظلم إلّا أنْ يكون بين يديه سراج أو نار، وكره النّفخ في الصّلاة.

١٠- عن أبي جعفر على قال: قال رسول الله على: أخبرني جبرئيل أنَّ ريح الجنّة يوجد من مسيرة ألف عام، وما يجدها عاق ولا قاطع رحم ولا شيخ زانٍ ولا جارٌ إزَارَهُ خُيلاءَ ولا فتّان ولا منّان ولا جعظريّ، قلت: وما الجعظريّ؟ قال: الّذي لا يشبع من الدّنيا.

11- عن أمير المؤمنين على قال: تَرْكُ نَسجِ العنكبوت في البيت يُورث الفقر، والبول في الحيّام يُورث الفقر، والأكل على الجنابة يُورث الفقر والتخلّل بالطرفاء يورث الفقر، والتّمشّط من قيام يُورث الفقر، وترك القُهامة في البيت يورث الفقر، واليمين الفاجرة تُورث الفقر، والزّنا يورث الفقر، وإظهار الحرص يُورث الفقر، والنّوم بين العشائين يُورث الفقر، والنّوم قبل طلوع الشّمس يُورث الفقر، والنّوم بين العشائين يُورث الفقر، وكثرة الاستهاع إلى الغناء يُورث الفقر، وردّ السّائل واعتياد الكذب يُورث الفقر، وترك التقدير في المعيشة يُورث الفقر، وقطيعة الرّحم الذّكر باللّيل يُورث الفقر، وترك التقدير في المعيشة يُورث الفقر، وقطيعة الرّحم أورث الفقر، ثمّ قال عليه: ألا أُنبّئكم بعد ذلك بها يزيد في الرّزق؟ قالوا: بلى يا أمير المؤمنين، فقال: الجمع بين الصّلاتين يزيد في الرّزق، والتّعقيب بعد الغداة أمير المؤمنين، فقال: الجمع بين الصّلاتين يزيد في الرّزق، والتّعقيب بعد الغداة



وبعد العصر يزيد في الرّزق، وصلة الرّحم تزيد في الرّزق، وكَسحُ الفناء يزيد في الرّزق، ومواساة الأخ في الله لله يزيد في الرّزق، والبكور في طلب الرّزق، وقول الحقّ الرّزق، والاستغفار يزيد في الرّزق، واستعال الأمانة يزيد في الرّزق، وقول الحقّ يزيد في الرّزق، وإجابة المؤذّن تزيد في الرّزق، وترك الكلام على الخلاء يزيد في الرّزق، وترك الكلام على الخلاء يزيد في الرّزق، واجتناب الرّزق، وترك الحرص يزيد في الرّزق، والمؤضوء قبل الطّعام يزيد في الرّزق، وأكل ما اليمين الكاذبة يزيد في الرّزق، والمؤضوء قبل الطّعام يزيد في الرّزق، وأكل ما يسقط من الخوان يزيد في الرّزق، ومن سبح الله كلّ يوم ثلاثين مرة دفع الله عنه سبعين نوعاً من البلاء أيسرها الفقر.

17- عن النّبي إلى الله قال في حجة الوداع: إنّ من أشراط القيامة إضاعة الصّلاة، واتباع الشّهوات، والميل مع الأهواء، وتعظيم المال، وبيع الدّنيا بالدّين، فعندها يذاب قلب المؤمن في جَوفه كها يُذاب الملحُ في الماء ممّا يرى من المنكر فلا يستطيع أنْ يغيّره، ثمّ قال: إنّ عندها يكون المنكر معروفاً، والمعروف منكراً، ويُؤتمن الخائن، ويُحوّن الأمين، ويُصدّق الكاذب، ويكذّب الصّادق، ثُمّ قال: فعندها إمارة النّساء ومشاورة الإماء، وقعود الصّبيان على المنابر، ويكون الكذب ظرفاً، والزّكاة مغرماً، والفيء مغنماً، ويجفو الرّجل والديه ويبرّ صديقه، ثمّ قال: فعندها يكتفي الرّجال بالرّجال، والنساء بالنساء، ويغار على الغلمان كها يغار على الجارية في بيت أهلها، ويشّبه الرّجال بالنّساء والنّساء بالرّجال، ويركبن ذوات الفروج السّروج فعليهم من أُمّتي لعنة الله، ثمّ قال: إنّ عندها تزخرف المساجد كها تزخرف البيع والكنائس، وتحلّى المصاحف، وتطول المنارات، وتكثر الصّفوف والقلوب متباغضة، والألسن مختلفة، ثمّ قال: فعند ذلك تحلّى ذكور أُمّتي والقلوب متباغضة، والألسن مختلفة، ثمّ قال: فعند ذلك تحلّى ذكور أُمّتي



بالذّهب، ويلبسون الحرير والدّيباج، ويتّخذون جلود النّمر صفافاً (١)، ثمّ قال: فعندها يظهر الرّبا، ويتعاملون بالغيبة والرِّشَا، ويوضع الدّين وترفع الدّنيا، ثمّ قال: وعندها يكثر الطّلاق فلا يقام لله حدّ ولن يضرّ الله شيئاً، ثمّ قال: وعندها تظهر القينات والمعازف، وتَلِيهِم شرار أُمّتي، ثُمَّ قال: وعندها حجّ أغنياء أمّتي للنزهة، ويحجّ أوساطها للتجارة ويحجّ فقراؤهم للرياء والسّمعة، فعندها يكون أقوام يتعلّمون القرآن لغير الله فيتّخذونه مَزامير، ويكون أقوام يتفقّهون لغير الله، ويكثر أولاد الزنا، يتغنون بالقرآن، ويتهافتون بالدّنيا، ثُمَّ قال: وذلك إذا انتهكت المحارم، واكتسب المآثم، وتسلّط الأشرار على الأخيار، ويفشو الكذب، وتظهر الحاجة، وتَفشو الفاقة، ويَتَباهون في النّاس، ويَستحسنون الكوبة والمعازف، ويُنكر الأمر بالمعروف والنّهي عن المنكر \_ إلى أنْ قال: فأولئك يُدعون في ملكوت السّماء الأرجاس الأنجاس .. الحديث.

١٣- عن أبي عبدالله عليه قال: ستّة لا تكون في المؤمن: العُسر، والنَّكد، واللَّجاجة، والكَذب، والحَسد، والبَغي.

قال الشّيخ الحرّ العاملي على المراد المؤمن الكامل الإِيمان، أو هو نفي بمعني النّهي.

(١) الصَّفاف: جمع صفة وهو الفراش الّذي يُجعل على السّرج.

\_



#### ٥٠- باب تحريم طلب الرّئاسة مع عدم الوثوق بالعدل

١- قال تعالى: ﴿ تِلْكَ الدَّارُ الْآخِرَةُ نَجْعَلُهَا لِلَّذِينَ لَا يُرِيدُونَ عُلُوًّا فِي الْأَرْضِ
 وَلَا فَسَادًا أَ وَالْعَاقِبَةُ لِلْمُتَّقِينَ ﴾ (١).

٢- عن معمّر بن خلّاد، عن أبي الحسن عني أنّه ذكر رَجلاً فقال: إنّه يحبّ الرّئاسة (٢)، فقال: ما ذئبان ضاريان (٣) في غنم قد تفرّق رعاؤها بأضرّ في دين المسلم من الرّئاسة.

٣ - عن أبي عبدالله عليه هال: من طلب الرّئاسة هَلك.

٤- عن أبي عبدالله عليه قال: إيّاكم وهؤلاء الرُّؤساء الّذين يترأسون فوالله ما خَفقت النِّعال خلف الرّجل إلَّا هَلَكَ وأهْلَكَ.

٥- عن جويرية بن مسْهِر قال: اشتددتُ خلف أمير المؤمنين عَيْهُ فقال: يا جُويرية إنّه لم يملك هؤلاء الحمقى إلّا بخفق النّعال خلفهم.

٦- عن أبي عبدالله عَلَى قال: ملعون من ترأس، ملعون من هم بها، ملعون من حدّث نفسه بها.

(١) القصص: ٨٣.

<sup>(</sup>٢) أي ذَكَرَ معمّر رجلاً يحبّ الرئاسة، والرئاسة: الشرف والعلو على الناس.

<sup>(</sup>٣) الذئب الضارى: الّذي اعتاد الصّيد وتولّع بإهلاكه.

<sup>(</sup>٤) الإتيان بهذهِ الصّيغة (يترأّسون) يدل على أنهم أظهروا أنَّ أصل الفعل وهو الرئاسة حاصل لهم، والحال أنَّه منتفِ عنهم.



٧- عن أبي الرّبيع الشّامي، عن أبي جعفر عَفْ قال لي: يا أبا الرّبيع لا تطلُبنّ الرّباسة ولا تكن ذنباً (١)، ولا تأكل النّاس بنا (٢) فيفقرك الله ... الحديث.

٨- عن محمَّد بن مسلم قال: سمعت أبا عبدالله عَلَى يقول: أترى لا أعرف خياركم من شراركم؟ بلى والله إنَّ شراركم من أحبّ أنْ يُوطأ عقبه إنَّه لا بُدَّ من كذّاب أو عاجز الرّأي (٣).

9- عن عقبة بن بشير، عن أبي جعفر المناه في حديث \_ قال: وأمَّا قولُك إنَّ قومي كان لهم عريف (٤) فهلك فأرادوا أنَّ يُعرّفوني عليهم، فإنْ كنتَ تكره الجنَّة وتبغضها فتعرّف عليهم، يأخذ سلطانٌ جائر بامرىء مسلمٍ فيسفك دمه فتَشرَك في دمه ولعلّك لا تنال من دنياهم شيئاً.

.١- عن القاسم بن عوف، عن علي بن الحسين الممالاً في حديث \_ أنّه قال له: إيّاك أنْ تترأّس فيضعك الله، وإيّاك أنْ تستأكل فيزيدك الله فقراً، واعلم أنّك إنْ تكن ذَنباً في الخير خيرٌ لك من أنْ تكون رأساً في الشّرِّ.

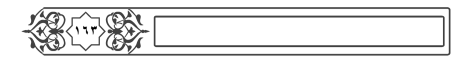
١١- عن أبي عبدالله عليه الله عليه الله عن أبي عبدالله عليه على عبدالله الله عليه الله على الله عن أبي عبدالله الله على الله عنه الله على الله على الله عنه الله على الله على الله عنه عنه الله عنه الله

<sup>(</sup>١) أي لا تكن تابعاً للجهال والمترئسين وعلماء السّوء فتكون عوناً لهم على باطلهم.

<sup>(</sup>٢) أي لا تجعل انتسابك إلينا بالتشيّع أو العلم وسيلة لأخذ أموال الناس أو الإضرار بهم.

<sup>(</sup>٣) من أحب أنْ يُوطأ عقبه \_ أي يكثر أتباعه \_ لا بُدَّ أنْ يكون كذاباً أو عاجز الرأي، لأنه لا يعلم جميع ما يُسأل عنه فإنْ أجاب عن كلّ ما يُسأل فلابد من الكذب، وإنْ لم يجب عمّا لا يعلم فهو عاجز الرأي.

<sup>(</sup>٤) عريف القوم هو الذي يدبر أمورهم ويقوم بسياستهم.



١٢- عن النّبي على عال: لا يؤمّر أحدٌ على عشرةٍ فها فوقهم إلّا جيء به يوم القيامة مغلولةً يداه، فإنْ كان محسناً [فكّ عنه]، وإنْ كان مسيئاً يزيد غلّاً على غلّه.

١٣- عن الصّادق، عن آبائه عن النّبي عن النّبي الله عن المناهي ـ قال: ألا ومن تولّى عرافة قومٍ أتى يوم القيامة ويداه مغلولتان إلى عُنقه، فإنْ قام فيهم بأمر الله أطلقه الله وإنْ كان ظالماً هُوِيَ به في نار جهنّم وبئس المصير.



# ٥١- باب استحباب لزوم المنزل غالباً مع الإتيان بحقوق الإخوان لمن يشق عليه اجتناب مفاسد العشرة

١- قال تعالى: ﴿ وَإِذِ اعْتَزَلْتُمُوهُمْ وَمَا يَعْبُدُونَ إِلَّا اللَّهَ فَأُووا إِلَى الْكَهْفِ يَنْشُرْ
 لَكُمْ رَبُّكُمْ مِنْ رَحْمَتِهِ وَيُهَيِّئْ لَكُمْ مِنْ أَمْرِكُمْ مِرفَقًا ﴾ (١).

٢- قال تعالى: ﴿ وَأَعْتَزِلُكُمْ وَمَا تَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللهِ وَأَدْعُو رَبِّي عَسَى أَلَّا أَكُونَ بِدُعَاءِ رَبِّي شَقِيًّا \* فَلَيَّا اعْتَزَهُمْ وَمَا يَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللهِ وَهَبْنَا لَهُ إِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ بِدُعَاءِ رَبِّي شَقِيًّا \* فَلَيَّا اعْتَزَهُمْ وَمَا يَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللهِ وَهَبْنَا لَهُ إِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ وَكُلًّا جَعَلْنَا نَبِيًّا ﴾ (٢).

٣- عن أبي عبدالله عليك أنْ قدرتم أنْ لا تُعرَفوا فافعلوا، وما عليك أنْ لم يُشن النّاس عليك، وما عليك أنْ تكون مذموماً عند النّاس إذا كنت عند الله محموداً \_ إلى أنْ قال: \_ إنْ قدرت على أنْ لا تخرج من بيتك فافعل، فإنَّ عليك في خُروجك أنْ لا تختاب ولا تكذب ولا تحسد ولا تُرائي ولا تتَصنّع ولا تداهن (٣)، ثمَّ قال: نِعْمَ صَومعة (٤) المُسلم بيته يكفّ فيه بصره ولسانه ونفسه وفرجه ... الحديث.

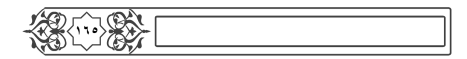
٣- عن أبي عبدالله السُّم وقد قال له رجل: جُعلت فداك رجل عرف هذا

(١) الكهف: ١٦.

(٢) مريم: ٤٨، ٤٩.

(٣) المداهنة: المساهلة والمصانعة والمداراة وإظهار خلاف ما يضمر.

(٤) الصّومعة: مكان مرتفع يسكنه الراهب أو المتعبد بقصد الانفراد.



الأمر لزم بيته ولم يتعرّف إلى أحد من إخوانه، قال عَيْسُم: كيف يتفقّه هذا في دينه (١) ؟!.

٤- عن هشام بن الحكم، عن أبي الحسن موسى بن جعفر المناه في حديث طويل أنّه قال: يا هشام الصّبر على الوحدة علامة قوّة العقل، فمن عقل عن الله (٢) اعتزل أهل الدّنيا والرّاغبين فيها، ورغب فيها عند الله، وكان الله أُنسه في الوحشة وصاحبه في الوحدة وغناه في العيلة (٣)، ومعزّة من غير عشيرة.

٥- عن أمير المؤمنين عليه \_ في حديث \_ قال: طوبى لمن لزم بيته، وأكل كسرته وبكى على خطيئته، وكان من نفسه في تعب، والنّاس منه في راحة.

٢- عن أبي عبدالله، عن آبائه، عن علي الله قال: ثلاث منجيات: تكف لسانك، وتَبكى على خطيئتك، ويَسعُك بيتك.

٧- قال الفضل بن الحسن الطّبرسي في (مجمع البيان): قد جاء في الحديث النّهي عن التّبتّل والانقطاع عن النّاس والجهاعات والنّهي عن الرّهبانيّة والسّياحة.

قال الشّيخ الحرّ العاملي عنوان الباب.

(١) المراد بـ (هذا الأمر) التّشيّع ومعرفة حجّيّة أهل البيت على أنَّ اعتزال غير المتفقّه بأمر الدّين لا خير فيه بل هو حرام لاستلزامه فوت الفريضة الّتي هي التّعلّم والتفقّه.

<sup>(</sup>٢) عقل عن الله: علم الأمور بعلمٍ ينتهي إلى الله بأنْ أخذه عن أنبيائه وحججه إمَّا بلا واسطة . أو بواسطة.

<sup>(</sup>٣) العيلة: أي الفقر والفاقة.



#### ٥٢- باب تحريم اختتال الدّنيا بالدّين

١- قال تعالى: ﴿ الَّذِينَ يَسْتَحِبُّونَ الْحُيَاةَ الدُّنْيَا عَلَى الْأَخِرَةِ وَيَصُدُّونَ عَنْ سَبِيلِ
 الله وَيَبْغُونَهَا عِوَجًا أُولَئِكَ فِي ضَلَالٍ بَعِيدٍ ﴾(١).

٢- عن أبي عبدالله على قال: قال رسول الله على: إنَّ الله على يقول: ويلُ للذين يختلون الدّنيا بالدّين (٢)، وويل للذين يقتلون الّذين يأمرون بالقسط من النّاس، وويل للّذين يسير المؤمن فيهم بالتّقيّة، أبي يَغتَرُّون؟ أم عليّ يَجتَرِئون؟ فبِي حلفتُ لأُتيحنّ لهم فتنة تترك الحليم (٣) منهم حيران.

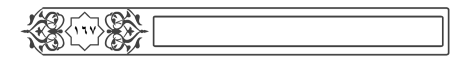
٣- عن رسول الله ﷺ أنَّه قال في آخر خُطبةٍ خطبها: ومن عرضت له دنيا وآخرة فاختار الدّنيا وترك الآخرة لقي الله وليست له حسنةٌ يتّقي بها النّار، ومن أخذ الآخرة وترك الدّنيا لقي الله يوم القيامة وهو عنه راضٍ.

٤- عن جعفر بن محمّد، عن أبيه المنه الله تبارك وتعالى أنزل كتاباً من كتبه على نبي من أنبيائه وفيه: أنَّه سيكون خلق من خلقي يلحسون الدّنيا بالدّين يلبسون مسوك الضّأن على قلوب كقلوب الذّئاب أشد مرارةً من الصّبر، وأعمالهم الباطنة أنتن من الجيف، أفَبِي يغترّون؟ أم

(٢) ختَل أي خدع وراوغ وختل الدّنيا بالدّين أي طلب الدّنيا بعمل الآخرة.

<sup>(</sup>١) إبراهيم: ٣.

<sup>(</sup>٣) الحليم صفة للعاقل ولذي الأناة (التريّث)، وإنَّما خصّ بالذكر لأنَّه أبعد من الحيرة وذلك لأنَّه أصر على الفتن والزّ لازل.



إيّاي يُخادعون؟ أم عليّ يَجترئون؟ فبعزتي حلفت لأُتيحنّ لهم فتنة تطأ في خطامها حتى تبلغ أطراف الأرض تترك الحليم منهم حيران.



## ٥٣- باب وجوب تسكين الغضب عن فعل الحرام وما يسكّن به

١- قال تعالى: ﴿ الَّذِينَ يُنْفِقُونَ فِي السَّرَّاءِ وَالضَّرَّاءِ وَالْكَاظِمِينَ الْغَيْظَ وَالْعَافِينَ عَنِ النَّاسِ وَاللهُ يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ ﴾ (١).

٢- عن أبي عبدالله السَّالِي قال: إنَّما المؤمن الّذي إذا غضب لم يخرجه غضبه من حقًّ، وإذا رضي لم يُدخله رضاه في باطل، وإذا قدر لم يأخذ أكثر ممَّا لَه.

٣- عن أبي عبدالله عنه قال: قال رسول الله عن أبي عبدالله عبد الخلّ العسل (٢).

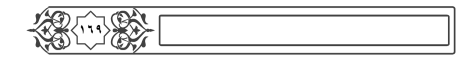
٤- عن أبي عبدالله السِّل قال: الغَضب مِفتاح كلِّ شرّ.

٥- ذُكِرَ الغضب عند أبي جعفر السلام فقال: إنَّ الرّجل ليغضب فما يرضى أبداً حتى يدخل النّار، فأيّما رجل غضب على قوم وهو قائم فليجلس من فوره ذلك، فإنّه يذهب عنه رِجز الشّيطان، وأيّما رجل غضب على ذي رحمٍ فَلْيَدْنُ منه فليمسّه فإنّ الرّحم إذا مُستّ سكنت.

٦- عن أبي جعفر عضر قال: قال رسول الله عن نفسة عن أعراض
 النّاس أقال الله نَفْسَه يوم القيامة، ومن كفّ غضبه عن النّاس كفّ الله تبارك

(١) آل عمران: ١٣٤.

<sup>(</sup>٢) إذا أُدخل الخلّ على العسل ذهبت حلاوته وخاصيّته وصار المجموع شيئاً آخر، وهكذا الإيهان إذا دخله الغضب فسد ولم يبقَ على أصله وتغيّرت آثاره، فلا يسمّى إيهاناً حقيقة.



وتعالى عنه عذاب يوم القيامة.

٧- عن أبي عبدالله على الله عن أبي يقول: أتى رسول الله الله رَجلٌ بدويٌ فقال: إنّي أسكن البادية فعلّمني جوامع الكلم، فقال آمُرُكَ أنْ لا تغضب، فأعاد عليه الأعرابي المسألة ثلاث مرات حتّى رجع الرّجل إلى نفسه، فقال: لا أسأل عن شيء بعد هذا ما أمرني رسول الله على إلّا بالخير.

قال: وكان أبي يقول: أيّ شيء أشدُّ من الغضب إنَّ الرِّجل ليغضب فيقتل النَّفس الَّتي حرَّم الله، ويَقذف المحصنة.

٨- عن أبي عبدالله اليسم قال: من كفّ غضبه ستر الله عورته (١).

٩- عن أبي جعفر عليه قال: مكتوب في التوراة في ناجى الله به موسى عليه ...
 يا موسى امسك غضبك عمن ملكتك عليه أكف عنك غضبي.

٠١٠ عن أبي عبدالله عليه قال: الغضب محقة لقلب الحكيم (٢)، وقال: من لم يملك غضبه لم يملك عقله.

11- عن أبي جعفر عَنِي قال: إنَّ هذا الغضب جمرة من الشيطان توقد في قلب ابن آدم، وإنَّ أحدكم إذا غضب احرّت عَيناه، وانتفخت أو داجه، و دخل الشيطان فيه، فإذا خاف أحدكم ذلك من نَفسه فليلزم الأرض، فإنَّ رجز الشيطان ليَذهب عنه عند ذلك.

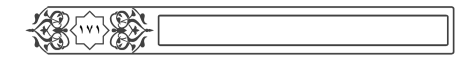
(٢) إنَّما خَصَّ قلب الحكيم - أي عقله - بالذكر لأنَّ المحق الّذي هو إزالة النور إنَّما يتعلَّق بقلب له نور وقلب غير الحكيم مظلم ليس له نور، أو لأنَّ قلب غير الحكيم يُعلَم بالأولويّة.

<sup>(</sup>١) وذلك لأنَّه عند الغضب تبدو المساوي وتظهر العيوب فكأنَّه يكشف عورته.



١٢- عن أبي جعفر عَلَيْكُ قال: من كفَّ غضبه عن النَّاس كفُّ الله عنه عذاب يوم القيامة.

١٣- عن أبي عبدالله عَلَى قال: قال الحواريُّون لعيسى عَلَى الْأشياء أشدُّ؟ قال: أشدُّ الأشياء غضب الله عَن الله عَن الله عَن الله عَضب الله عَن الله عَنْ الله عَن ال



#### ٥٤- باب وجوب ذكر الله عند الغضب

عن أبي عبدالله عليه قال: إنَّ في التوراة مكتوباً يابن آدم اذكرني حين تغضب أذكرك عند غضبي، فلا أمحقك فيمن أمحق، وإذا ظُلمت بمظلمةٍ فارضَ بانتصاري لك فإنَّ انتصاري لك خيرٌ من انتصارك لِنفسك.



### ٥٥- باب تحريم الحسد(١) ووجوب اجتنابه دون الغبطة

١- قال تعالى: ﴿ وَدَّ كَثِيرٌ مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ لَوْ يَرُدُّونَكُمْ مِنْ بَعْدِ إِيمَانِكُمْ كُفَّارًا حَسَدًا مِنْ عِنْدِ أَنْفُسِهِمْ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُمُ الْحُقُّ فَاعْفُوا وَاصْفَحُوا حَتَّى يَأْتِيَ اللهُ بِأَمْرِهِ إِنَّ اللهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ (٢).

٢- قال تعالى: ﴿ أَمْ يَحْسُدُونَ النَّاسَ عَلَى مَا آتَاهُمُ اللهُ مِنْ فَضْلِهِ فَقَدْ آتَيْنَا آلَ إِبْرَاهِيمَ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَآتَيْنَاهُمْ مُلْكًا عَظِيمًا ﴾ (٣).

٣- قال تعالى: ﴿ وَمِنْ شُرِّ حَاسِدٍ إِذَا حَسَدَ ﴾ (١).

٤- عن أبي جعفر عليه قال: إنَّ الرِّجل ليأتي بأدنى بادرةٍ (٥) فيكفر، وإنَّ الحسد ليأكل الإيهان كها تأكل النّارُ الحطب.

٥- عن أبي عبدالله عليته قال: اتّقوا الله ولا يحسد بعضكم بعضاً ... الحديث.

٢- عن أبي عبدالله عنه قال: قال رسول الله عنه: كاد الفقر أنْ يكون كفراً،
 وكاد الحسد أنْ يَغلب القَدر (٦).

<sup>(</sup>١) الحسد من الصّفات الذميمة وذهب بعض العلماء إلى حرمته مطلقاً، وذهب آخرون إلى حرمة إظهاره (ترتيب الأثر والجرى وراء هذه الصّفة).

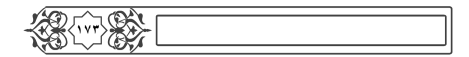
<sup>(</sup>٢) البقرة: ١٠٩.

<sup>(</sup>٣) النساء: ٤٥.

<sup>(</sup>٤) الفلق: ٥.

<sup>(</sup>٥) البادرة: ما يبدر من حدّة الرجل عند الغضب من قول أو فعل.

<sup>(</sup>٦) أي بتغيير نعمة الحاسد، وزوال ما قدّر له من الخير.



٧- عن أبي عبدالله عليه الله عنه الدّينِ الحسد والعُجب والفَخر (١).

٨- عن أبي عبدالله على قال: قال رسول الله على: قال الله الله الله على الله عمران: يابن عمران لا تحسدن النّاس على ما آتيتهم من فضلي، ولا تَكُدُّنَ عينيك إلى ذلك ولا تتبعه نفسك فإنَّ الحاسد ساخطٌ لنعمتي، صادّ لقَسْمِي الذي قَسَمْتُ بين عبادي، ومن يَكُ كذلك فلست منه وليس مني.

٩- عن أبي عبدالله عليه قال: إنَّ المؤمن يغبط ولا يحسد، والمنافق يحسد ولا يغبط (٢).

٠١٠ عن أبي عبدالله عليه قال: أصول الكفر ثلاثةٌ: الحرصُ والاستكبارُ والحسدُ.. الحديث.

١١- عن أمير المؤمنين علينه أنَّه قال: حسد الصَّديق من سقم المودّة (٣).

١٢- وعنه عليه صحَّة الجسد من قلَّة الحسد (٤).

١٣- عن على بن جعفر، عن أخيه موسى بن جعفر، عن أبيه، عن جده الملك

(١) الحسد والعجب من معاصى القلب، والفخر من معاصى اللسان.

<sup>(</sup>٢) الفرق بين الحسد والاغتباط أنَّ الحاسد يريد زوال النعمة عن المحسود، والمغتبط إنَّما يريد لنفسه مثلها من دون أنْ يريد زوالها عن الغبر.

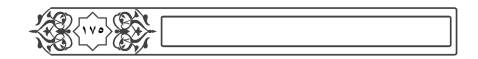
<sup>(</sup>٣) إذا حسدك صديقك لم تكن صداقته صحيحة، فإنَّ الصّديق حقًا من يجري مجرى نفسك، والإنسان لا يحسد نفسه.

<sup>(</sup>٤) قليل الحسد لايزال معافى في بدنه، وكثير الحسد يُمرضُه ما يحسده من مضاضة المنافسة، وما يتجرّعه من الغيظ، ومزاجُ البدن يتبعُ أحوال النفس.



قال: قال رسول الله على ذات يوم لأصحابه: ألا إنَّه قد دبَّ إليكم داء الأُمم من قبلكم وهو الحسد، ليس بحالق الشّعر لكنّه حالق الدّين، ويُنجِي فيه أنْ يكفّ الإِنسان يده، ويخزن لسانه، ولا يكون ذا غِمْرٍ (١) (غمز) على أخيه المؤمن.

(١) الغِمْر: الحقد.



#### ٥٦- باب جملة ممًّا عفي عنه

١- قال تعالى: ﴿لا يُكلِّفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلاَّ وُسْعَهَا لَمَا كَسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا كَسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا اكْتَسَبَتْ رَبَّنَا لَا تُوَاخِذْنَا إِنْ نَسِينَا أَوْ أَخْطَأْنَا رَبَّنَا وَلَا تَخْمِلْ عَلَيْنَا إِصْرًا كَمَا حَمَلْتَهُ عَلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِنَا رَبَّنَا وَلَا تُحُمِّلُنَا مَا لَا طَاقَةَ لَنَا بِهِ وَاعْفُ عَنَّا وَاغْفِرْ لَنَا وَارْحَمْنَا عَلَى اللَّهِ مَوْلَانَا فَانْصُرْنَا عَلَى الْقَوْمِ الْكَافِرِينَ ﴾ (١).

٢- عن أبي عبدالله على قال: قال رسول الله عن أُمَّتي تسعُ خصال: الخطأ، والنسيان، وما لايعلمون، وما لايطيقون، وما اضطروا إليه، وما استكرهوا عليه، والطيرة، والوسوسة في التّفكّر في الخلق، والحسد ما لم يظهر بلسانٍ أو يدٍ.

(١) البقرة: ٢٨٦.



#### ٥٧- باب تحريم التّعصّب على غير الحقّ

١- قال تعالى: ﴿إِذْ جَعَلَ الَّذِينَ كَفَرُوا فِي قُلُوبِهِمُ الحُمِيَّةَ حَمِيَّةَ الجُاهِلِيَّةِ فَأَنْزَلَ اللَّهُ سَكِينَتَهُ عَلَى رَسُولِهِ وَعَلَى اللَّوْمِنِينَ وَأَلْزَمَهُمْ كَلِمَةَ التَّقْوَى وَكَانُوا أَحَقَّ بِهَا اللَّهُ سِكِينَتَهُ عَلَى رَسُولِهِ وَعَلَى اللَّوْمِنِينَ وَأَلْزَمَهُمْ كَلِمَةَ التَّقْوَى وَكَانُوا أَحَقَّ بِهَا وَأَهْلَهَا وَكَانَ اللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمًا ﴾ (١).

٢- عن أبي عبدالله عليه قال: من تَعصَّب (٢) أو تُعصِّب له (٣) فقد خلع ربقة (٤) الإيهان من عنقه.

٣- عن أبي عبدالله عليه قال، قال رسول الله عن أبي عبدالله عنه الله يوم القيامة مع أعراب الجاهليَّة.

٤- عن أبي عبدالله عليه قال: من تعصَّب عَصَبَه الله بعصابةٍ من نارٍ.

٥- عن أبي عبدالله عليه قال: إنَّ الملائكة كانوا يحسبون أنَّ إبليس منهم، وكان في علم الله أنَّه ليس منهم، فاستخرج ما في نفسه بالحَمِيَّة (١) والغضب، وقال:

Y7 · -: !! (\)

<sup>(</sup>١) الفتح: ٢٦.

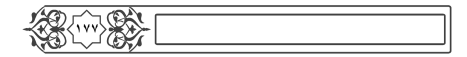
<sup>(</sup>٢) التّعصّب المذموم هو أنْ يحمى قومه أو عشيرته أو أصحابه في الظّلم والباطل.

<sup>(</sup>٣) ذم المتعصَّب له فيها إذا كان هو الباعث له والراضي به وإلَّا فلا إثم عليه.

<sup>(</sup>٤) الرِّبقة: (في الأصل) عروة في حبلٍ تُجعل في عنق البهيمة أو يدها تمسكها، فاستعارها للإسلام يعني بها ما يشد المسلم به نفسه من عرى الإسلام.

<sup>(</sup>٥) الخردل: نوع من الحبوب الصّغار (الحرمل).

<sup>(</sup>٦) الحميّة: الأَنْفَة والإباء.



### ﴿خَلَقْتَنِي مِن نَّارٍ وَخَلَقْتُهُ مِن طِينٍ ﴾(١).

٦- سُئل عليُّ بن الحسين المَّكِ عن العصبيَّة؟ فقال: العصبيَّة الَّتي يأثم عليها صاحبها أنْ يرى الرِّجل شرار قومه خيراً من خيار قوم آخرين، وليس من العصبيّة أنْ يُعِين الرِّجل قومه، ولكن من العصبيّة أنْ يعين الرِّجل قومه على الظّلم.

(١) الأعراف: ١٢.



#### ٥٨- باب تحريم التّكبّر

١- قال تعالى: ﴿ لَنْ يَسْتَنْكِفَ المُسِيحُ أَنْ يَكُونَ عَبْدًا لِلَّهِ وَلَا الْلَائِكَةُ الْمُقَرَّبُونَ وَمَنْ يَسْتَنْكِفْ عَنْ عِبَادَتِهِ وَيَسْتَكْبِرْ فَسَيَحْشُرُهُمْ إِلَيْهِ جَمِيعًا \* فَأَمَّا الَّذِينَ آمَنُوا وَمَنْ يَسْتَنْكِفْ عَنْ عِبَادَتِهِ وَيَسْتَكْبِرْ فَسَيَحْشُرُهُمْ إِلَيْهِ جَمِيعًا \* فَأَمَّا الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ فَيُوفِيهِمْ أُجُورَهُمْ وَيَزِيدُهُمْ مِنْ فَضْلِهِ وَأَمَّا الَّذِينَ اسْتَنْكَفُوا وَاسْتَكْبَرُوا فَيُعَذِّبُهُمْ عَذَابًا أَلِيمًا وَلَا يَجِدُونَ لَهُمْ مِنْ دُونِ الله وَلِيًّا وَلَا نَصِيرًا ﴾ (١).

٢- قال تعالى: ﴿ بَلَى قَدْ جَاءَتْكَ آَيَاتِي فَكَذَّبْتَ بِهَا وَاسْتَكْبَرْتَ وَكُنْتَ مِنَ الْكَافِرِينَ \* وَيَوْمَ الْقِيَامَةِ تَرَى الَّذِينَ كَذَبُوا عَلَى اللهِ وُجُوهُهُمْ مُسْوَدَّةٌ أَلَيْسَ فِي جَهَنَّمَ مَثْوًى لِلْمُتَكَبِّرِينَ ﴾ (٢).

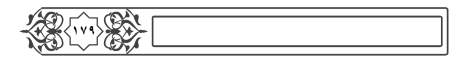
٣- عن حكيم قال: سألت أبا عبدالله عن أدنى الإلحاد؟ قال: إنَّ الكِبْرَ الكِبْرَ اللهِ اللهِلمِ اللهِ ا

٤- عن أبي جعفر وأبي عبدالله ﷺ قالا: لا يدخل الجنّة مَنْ في قلبه مثقال ذرّة من كِبْر.

(١) النساء: ١٧٢، ١٧٣.

(٢) الزَّمر: ٥٩، ٦٠.

(٣) الإلحاد: الميل عن الحقّ. وقد ينجرّ الإلحاد إلى الشرك بالله جلَّ جلاله أو إنكاره. والكِبْر هو أنْ يرى الشخص نفسه فوق الغير ويعتقد المزيّة والرجحان عليه، وهذهِ الصّفة في العبد من رذائل الصّفات الخبيثة فإنَّ العبد الذليل المملوك الفقير المحدود الضعيف لا ينبغي له أنْ يتكبّر وهذا بخلاف الربّ القادر الغني المالك العزيز المتعال (فإنَّه ينبغي بمقتضى عظمته وجلاله بذاته أنْ يُظهر كِبْرا).



٥- عن أبي عبدالله عَلَيْهِ قال: إنَّ المتكبّرين يُجعَلُون في صور الذَّرِ (١) تَتَوَطَّؤُهُم النَّاس حتى يفرغ الله من الجساب.

٦- عن أبي عبدالله عَلَى قال: ما من عبد إلّا وفي رأسه حَكَمَة (٢) ومَلَك يُمسكها فإذا تكبّر قال له: اتّضع وضعك الله، فلا يزال أعظم النّاس في نفسه وأصغر النّاس في أعين النّاس وإذا تواضع رفعه الله الله عن قال له: انتعش نعشك الله، فلا يزال أصغر النّاس في نفسه وأرفع النّاس في أعين النّاس.

٧- عن أبي عبدالله عليه في وصيته لأصحابه قال: وإيّاكم والعظمة والكبر فإنّ الكبر رداء الله عزّ وجلّ فمن نازع الله رداءه قصمه الله وأذلّه يوم القيامة.

٨- عن رسول الله ﷺ قال: أكثر أهل جهنّم المتكبّرون.

٩- عن جعفر بن محمَّد، عن أبيه، عن آبائه ﷺ قال: قال رسول الله ﷺ: إنَّ أحبَّكم إلي وأقربكم مني يوم القيامة مجلساً أحسنكم خُلقاً، وأشدَّكم تواضعاً وإن أبعدكم مني يوم القيامة الثرثارون، وهم المستكبرون.

(١) الذر: صغار النمل.

(٢) الحَكَمَة: ما أحاط بالحنك من اللَّجام.



# ٥٩- باب تحريم التّجبّر (١) والتّيه (٢) والاختيال (٣)

١- قال تعالى: ﴿ وَاعْبُدُوا اللهَ وَلَا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَانًا وَبِذِي الْقُرْبَى وَالْجَارِ الْجَنْبِ وَالصَّاحِبِ بِالجُنْبِ الْقُرْبَى وَالْجَارِ الْجُنْبِ وَالصَّاحِبِ بِالجُنْبِ وَالْسَبِيلِ وَمَا مَلَكَتْ أَيُهَانُكُمْ إِنَّ اللهَ لَا يُحِبُّ مَنْ كَانَ مُخْتَالًا فَخُورًا ﴾ (١٠).

٢- قال تعالى: ﴿ وَاسْتَفْتَحُوا وَخَابَ كُلُّ جَبَّارِ عَنِيدٍ ﴾ (٥).

٣- عن أبي جعفر على قال: قال رسول الله عنى: ثلاثة لا يكلمهم الله ولا ينظر إليهم يوم القيامة ولا يزكيهم ولهم عذاب أليم: شيخ زان، ومَلِك جبّار، ومُقلّ (٢) مُختال.

٤- عن أبي عبدالله عليته قال: ما من أحديتيه إلَّا من ذلَّةٍ يجدها في نفسه.

٥- عن أبي عبدالله ﷺ قال: الكِبْرُ قد يكون في شرار النّاس من كلّ جنس، والكِبر رداء الله فمن نازع الله رداءَهُ لم يزده إلّا سفالاً، إنَّ رسول الله ﷺ مرّ في

<sup>(</sup>١) الجبّار: القاهر الغالب النافذ، وهذه يقبح اتّصاف العبد بها فإنّ العبد هو المقهور المحكوم تحت سلطان الربّ الجليل، فهذه الصّفة كالمتكبّر لا تطلق على غيره تعالى.

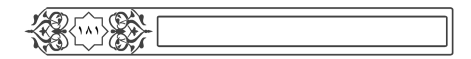
<sup>(</sup>٢) التّيه: الصّلف والكبر.

<sup>(</sup>٣) المختال: مَن كان معجباً ومتكبّراً يرى في نفسه حالة مخصوصة ويتوجّه إليها ويتهيأ لها ثمَّ يفتخر بها.

<sup>(</sup>٤) النساء: ٣٦.

<sup>(</sup>٥) إبراهيم: ١٥.

<sup>(</sup>٦) المقل: الفقر.



بعض طرق المدينة وسوداء تلقط السّرقين (١)، فقيل لها: تنحَّي عن طريق رسول الله عن الله عن الطّريق لمعرض (٢)، فهمّ بها بعض القوم أنْ يتناولها، فقال رسول الله عنه: دعوها فإنَّما جَبَّارة.

٦- عن أبي عبدالله ﷺ \_ في وصيته لأصحابه \_ أنّه قال: وإيّاكم والتّجبّر على الله واعلموا أنّ عبداً لم يُبتل بالتّجبّر على الله إلّا تجبّر على دين الله، فاستقيموا لله ولا ترتدّوا على أدباركم فتنقلبوا خاسرين، أجارنا الله وإيّاكم من التّجبّر على الله.

٧- عن علي بن موسى الرّضا، عن أبيه، عن جعفر بن محمَّد هِ قال: إنَّ الله تبارك وتعالى ليبغض البيت اللّحم، واللّحم السّمين، فقال له بعض أصحابنا: يابن رسول الله إنّا لنحبّ اللّحم وما تخلو بيوتنا عنه فكيف ذلك؟ فقال: ليس حيث تذهب إنّا البيت اللّحم الّذي تؤكل لحوم النّاس فيه بالغيبة، وأمّا اللّحم السّمين فهو المتَجبّر المتكبّر المُختال في مشيته.

٨- عن أبي عبدالله عين قال: الجبّارون أبعد النّاس من الله على يوم القيامة.

٩- عن أبي جعفر عليه قال: إنَّ في جهنّم لجبلاً يقال له: الصّعدا وإنّ في الصّعدا لوادياً يقال له: سقر، وإنّ في سقر لجبّاً يقال له: هبهب، كلّم كشف غطاء ذلك الجب ضجّ أهل النّار من حرّه، ذلك منازل الجبّارين.

.١٠ عن أبي عبدالله عَلَى قال: قال رسول الله على: من مشى في الأرض اختيالاً لعنته الأرض ومَن تحتها ومَن فوقها.

(١) السّم قين: الروث.

(٢) المعرَض: العريض.



١٢- عن أبي عبدالله عَيْثُ قال: قال رسول الله عَيْثُ في السّماء ملكين موكّلين بالعباد فمن تجبّر وضعاه.

١٣- عن أبي جعفر عليه إنَّ النّبي على أوصى رجلاً من بني تميم، فقال له: إيّاك وإسبال الإزار والقميص (١١) فإنّ ذلك من المخيلة، والله لا يحبّ المخيلة.

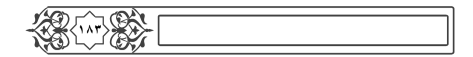
١٤- عن أبي عبدالله عليه ها قال: ما حاذى الكعبين من الثّوب ففي النّار.

١٥- وقال عَلَيْهُ: ثلاث إذا كن في الرّجل فلا تتحرّج أنْ تقول إنّها في جهنّم: البذاء والخيلاء والفخر.

(١) أسبل الإزار أو القميص: هو أن يطوّل ثوبه ويرسله إلى الأرض إذا مشى، وإنَّما يفعل ذلك كبراً واختيالاً.

وتجدر الإشارة إلى أنّ القميص في تلك الأزمنة يشمل ما نسمّيه بالثوب الطويل في زماننا هذا.

\_



## ٦٠- باب حد التّكبّر والتّجبّر المحرَّمين

١- قال تعالى: ﴿ سَأَصْرِفُ عَنْ آَيَاتِيَ الَّذِينَ يَتَكَبَّرُونَ فِي الْأَرْضِ بِغَيْرِ الْحُقِّ وَإِنْ يَرَوْا سَبِيلَ الرُّشْدِ لَا يَتَّخِذُوهُ سَبِيلًا وَإِنْ يَرَوْا سَبِيلَ الرُّشْدِ لَا يَتَّخِذُوهُ سَبِيلًا وَإِنْ يَرَوْا سَبِيلَ الرُّشْدِ لَا يَتَّخِذُوهُ سَبِيلًا وَإِنْ يَرَوْا سَبِيلَ النَّيْ الْفَيِّ يَتَّخِذُوهُ سَبِيلًا ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ كَذَّبُوا بِآيَاتِنَا وَكَانُوا عَنْهَا غَافِلِينَ ﴾ (١).

٢- عن محمَّد بن مسلم، عن أحدهما للمُثَا<sup>(٢)</sup> قال: لا يدخل الجنّة من كان في قلبه مثقال حبّة من خردل من الكِبْرِ قال: فاسترجعت<sup>(٣)</sup>، فقال: ما لك تسترجع؟ فقلت: لما سمعت منك، فقال: ليس حيث تذهب، إنَّما أعني الجحود، إنَّما هو الجحود<sup>(٤)</sup>.

٣- عن أبي عبدالله عليه وقد شئل عن الكِبْرِ؟ قال: أعظم الكِبْر أَنْ تَسْفَه الحقّ وتَعْمِصَ (٥) النّاس، قلت: وما تسفّه الحقّ؟ قال: يجهل الحقّ ويطعن على أهله.

(١) الأعراف: ١٤٦.

(٢) أي الإمام الباقر الشِّه أو الإمام الصَّادق الشِّه.

(٣) أي قلت (إنّا لله وإنّا إليه راجعون). وإنّا قال ذلك لأنّه استشعر بالهلاك واستحقاق دخول النار بحمل الكلام على ظاهره، لأنّه كان متّصفاً ببعض الكِبْر.

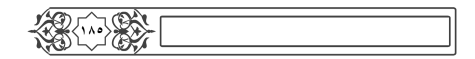
(٤) كالاستكبار عن إطاعة الله جلَّ جلاله أو عن إطاعة أنبيائه أو حججه عليهم السّلام، مثل تكبّر إبليس لعنه الله جلَّ جلاله فإنَّه معروف بالجحود والإباء عن طاعته سبحانه.

(٥) الغمص: الاحتقار والاستصغار.



من إيهان، قلت: جُعلت فداك إنَّ الرِّجل ليلبس الثَّوب، أو يركب الدَّابَّة فيكاد يعرف منه الكِبْر، فقال: ليس بذلك إنَّما الكِبْر إنكار الحقّ، والإيهان الإقرار بالحقّ.

٥- عن محمَّد بن مسلم، عن أحدهما- يعني أبا جعفر وأبا عبدالله المُثَلا - قال: لا يدخل الجنّة من كان في قلبه مثقال حبّة من خردل من كِبْر، قال: قُلت: إنّا نلبس الثّوب الحسن فيدخلنا العجب، فقال: إنّم ذلك فيها بينه وبين الله .



### ٦١- باب تحريم حبّ الدّنيا المحرّمة ووجوب بغضها

١- قال تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ لَا يَرْجُونَ لِقَاءَنَا وَرَضُوا بِالْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَاطْمَأَنُّوا بِهَا وَاللَّذِينَ هُمْ عَنْ آَيَاتِنَا غَافِلُونَ \* أُولَئِكَ مَأْوَاهُمُ النَّارُ بِهَا كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴾ (١).

٢- قال تعالى: ﴿مَنْ كَانَ يُرِيدُ الْحَيَاةَ الدُّنْيَا وَزِينَتَهَا نُوَفِّ إِلَيْهِمْ أَعْمَالُهُمْ فِيهَا وَهُمْ فِيهَا لَا يُبْخَسُونَ \* أُولَئِكَ الَّذِينَ لَيْسَ لَهُمْ فِي الْآخِرَةِ إِلَّا النَّارُ وَحَبِطَ مَا صَنَعُوا فِيهَا وَبَاطِلٌ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ (٢).

٣- سُئل عليُّ بن الحسين الله أي الأعمال أفضل؟ قال: ما من عملٍ بعد معرفة الله ومعرفة رسول الله في أفضل من بُغض الدّنيا، فإنّ لذلك (٣) شعباً كثيرة وللمعاصي شعباً فأوَّل ما عُصي الله به الكِبر - إلى أنْ قال: - ثمَّ الحرص، ثمَّ الحسد وهي معصية ابن آدم حيث حسد أخاه فقتله، فتشعّب من ذلك حبّ النّساء، وحبّ الدّنيا، وحبّ الرّئاسة، وحبّ الرّاحة، وحبّ الكلام، وحبّ العلوّ والثّروة، فصرنَ سبع خصالٍ فاجتمعنَ كلّهن في حبّ الدّنيا فقال الأنبياء والعلماء بعد معرفة ذلك: حبّ الدّنيا رأس كلّ خطيئة والدّنيا دنيا وان: دنيا بلاغ (٤) ودنيا ملعونة.

(۱) يونس: ۷، ۸.

(۲) هو د: ۱٦،۱٥.

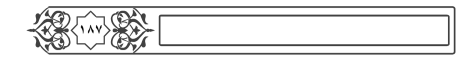
(٣) أي أنَّ للأعمال الصَّالحة شعباً يرجع كلُّها إلى بغض الدّنيا، وللمعاصي شعباً يرجع كلّها إلى حب الدِّنيا. ثمَّ اكتفى ببيان أحدهما عن الآخر.

(٤) أي دنيا كفاف وكفاية، أو تبلغ بها إلى الآخرة.



٤- عن أبي عبدالله عند خطيئته، وجعلتها ملعونة، ملعونٌ ما فيها إلّا ما كان عُقوبة عاقبت فيها آدم عند خطيئته، وجعلتها ملعونة، ملعونٌ ما فيها إلّا ما كان فيها لي، يا موسى إنّ عبادي الصّالحين زهدوا في الدّنيا بقدر علمهم وسائر الخلق رغبوا فيها بقدر جهلهم، وما من أحد عظّمها فقرّت عينه بها، ولم يحقّرها أحد إلّا انتفع بها.

٥- روي عن رسول الله على قال: من أحبّ دنياه أضرّ بآخرته.



## ٦٢- باب استحباب الزّهد في الدّنيا وحدّ الزّهد

١- قال تعالى: ﴿ لِكَيْلَا تَأْسَوْا عَلَى مَا فَاتَكُمْ وَلَا تَفْرَحُوا بِمَا آتَاكُمْ وَاللهُ لَا يُحِبُّ كُلَّ خُتَالٍ فَخُورٍ ﴾(١).

٢- عن أبي عبدالله عليه قال: من زهد في الدّنيا أثبت الله الحكمة في قلبه،
 وأنطق بها لسانه، وبصرّه عيوب الدّنيا داءَها ودواءَها، وأخرجه منها سالماً إلى دار
 السّلام.

٣- عن أبي حمزة قال: ما سَمعتُ بأحدٍ من النّاسِ كان أزهد من عليّ بن الحسين الخالي الحسين الخالي المناس الحسين الخالي المناس الحسين الخالي المناس الحسين الخالي المناس الحسين المناس المن

<sup>(</sup>١) الحديد: ٢٣.

<sup>(</sup>٢) في الكافي زيادة: المائلون إليها، المفتتنون بها، المقبلون عليها وعلى حطامها الهامد، وهشيمها البائد غدا.



يعرف تصرّف أيامها، وتقلّب حالاتها، وعاقبة ضرر فِتَنِها إلَّا من عصمه الله، ونهج سبيل الرّشد، وسَلَك طريق القصد ثمَّ استعان على ذلك بالزّهد، فكرّر الفكر، واتعظ بالصبر(فازدجر)، وزهد في عاجل بهجة الدّنيا، وتجافى (۱) عن لذّتها، ورغب في دائم نعيم الآخرة، وسعى لها سعيها ... الحديث.

٤- عن أبي عبدالله عليه قال: قال أمير المؤمنين عليه الآاغب في ثواب الآخرة زُهدٌ في عاجل زهرة الدّنيا، أما إنَّ زهد الزّاهد في هذه الدّنيا لا ينقصه ممّا قسم الله له فيها وإنْ زهد، وإنَّ حرص الحريص على عاجل زهرة الحياة الدّنيا لا يزيده فيها وإنْ حرص، فالمغبون من غبن حظّه من الآخرة.

٥- عن أبي جعفر عليه قال: قال أمير المؤمنين عليه : إنَّ من أعون الأخلاق على الدِّين الزِّهد في الدِّنيا.

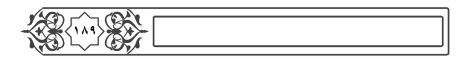
٢- عن أبي عبدالله على قال: سمعته يقول: جُعل الخير كلّه في بيت، وجُعل مفتاحه الزّهد في الدّنيا، ثمَّ قال: قال رسول الله على: لا يجد الرّجل حلاوة الإيهان (٢) حتى لا يبالي من أكل الدّنيا (٣)، ثمَّ قال أبو عبدالله عبدالله على قلوبكم أنْ تعرف حلاوة الإيهان حتى تزهد في الدّنيا.

٧- سأل رجلٌ علي بن الحسين الله عن الزّهد فقال: عشرةُ أشياء فأعلى درجة الزّهد أدنى درجة اليقين، وأعلى درجات الزّهد أدنى درجة الورع، وأعلى درجات

(٢) في الكافي: (لا يجد الرجل حلاوة الإيمان في قلبه ...).

<sup>(</sup>١) تجافى: أي بعد واجتنب.

<sup>(</sup>٣) أي لا يعتني بشأن الدّنيا بحيث لا يحسد أحداً عليها.



اليقين أدنى درجات الرّضا، ألا وإنَّ الزّهد في آية من كتاب الله: ﴿لَكَيْلَا تَأْسَوْا عَلَىٰ مَا فَاتَكُمْ وَلَا تَفْرَحُوا بِهَا آتَاكُمْ ﴾(١).

٨- عن سفيان بن عيينة قال: سمعت أبا عبدالله عَيْسُ يقول: كل قلب فيه شك أو شرك فهو ساقط، وإنَّها أرادوا بالزّهد في الدّنيا لتفرغ قلوبهم للآخرة.

9- عن عبدالله بن القاسم، عن أبي عبدالله على قال: إذا أراد الله بعبد خيراً زهده في الدّنيا، وفقهه في الدّين، وبصّرهُ عيوبها، ومن أُوتيهن ققد أُوتي خير الدّنيا والآخرة، وقال: لم يطلب أحد الحقّ بباب أفضل من الزّهد في الدّنيا، وهو ضدّ لما طلب أعداء الحقّ، قلت: جعلت فداك ممّا ذا؟ قال: من الرّغبة فيها، وقال: ألا من صبار كريم (٢)، فإنّها هي أيام قلائل ألا إنّه حرام عليكم أنْ تجدوا طعم الإيهان حتى تزهدوا في الدّنيا، قال: وسَمعتُ أبا عبدالله عليه يقول: إذا تخلى المؤمن من الدّنيا سها ووجد حلاوة حبّ الله (٣) فلم يشتغلوا بغيره.

قال: وسمعته يقول: إنَّ القلب إذا صفا ضاقت به الأرض حتّى يسمو.

1٠- عن أبي جعفر على حديث إنَّ علي بن الحسين المنا قال: ألا وكونوا من الزّاهدين في الدّنيا الرّاغبين في الآخرة، ألا إنَّ الزّاهدين في الدّنيا قد اتّخذوا الأرض بساطا، والترّاب فراشاً، والماء طيباً، وقرّضوا من الدّنيا تقريضاً .. الحديث.

(٢) أي ألا يوجد صبّار كريم النفس يصبر عن الدّنيا ويزهد فيها.

(٣) في الكافي زيادة : (وكان عند أهل الدُّنيا كأنَّه قد خولط وإنَّم خالط القوم حلاوة حبَّ الله).

<sup>(</sup>١) الحديد: ٢٣.

<sup>(</sup>٤) أي قطعوا أنفسهم من الدّنيا تقطيعاً بإقلاع قلوبهم عنها.



١١- عن عمرو بن سعيد بن هلال قال: قلت لأبي عبدالله على : إني لا ألقاك إلّا في السّنين، فأوصني بشيء حتّى آخذ به، قال: أوصيك بتقوى الله والورع والاجتهاد، وإيّاك أنْ تطمح إلى من فوقك، وكفى بها قال الله ولاسول الله في لرسول الله في: ﴿ وَ لاَ مَّئُذَنَ عَيْنَيْكَ إِلَى مَا مَتَّعْنَا بِهِ أَزْوَاجاً مِنْهُمْ زَهْرَةَ الحُيَاةِ الدُّنْيَا﴾ (١) وقال: ﴿ فَلا تُعْجِبْكَ أَمُوالهُمْ وَلا أَوْلادُهُم ﴾ (٢) فإنْ خفت ذلك فاذكر عيش رسول الله في، فإنها كان قوته من الشّعير، وحلواه من التّمر، ووقوده من السّعف إذا وجده، وإذا أصبت بمصيبة في نفسك أو مالك أو ولدك فاذكر مصابك برسول الله في فإنّ الخلائق لم يصابوا بمثله قطّ.

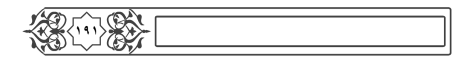
١٢- قيل لأمير المؤمنين عليسم الزّهد في الدّنيا؟ قال: تنكّب حرامها.

١٣- عن أمير المؤمنين عليه قال: الزّهد في الدّنيا قصر الأمل، وشكر كلّ نعمة، والورع عمّا حرّم الله عليك.

١٥- سُمع موسى بن جعفر المِنْكا عند قبر وهو يقول: إنَّ شيئاً هذا آخره لحقيقٌ أنْ يزهد في أوله، وإنَّ شيئاً هذا أوله لحقيقٌ أنْ يخاف من آخره.

(۱) طه: ۱۳۱.

(٢) التوبة: ٥٥.



١٦- عن عبدالله بن الحسن بن الحسن بن علي المنها، عن أُمّه فاطمة بنت الحسين، عن أبيها المنها قال: قال رسول الله عليه: إنَّ صلاح أوَّل هذه الأمّة بالزّهد واليقين، وهلاك آخرها بالشّع والأمل.

١٧- عن الحسن بن علي العسكري المناه عن آبائه المناه عن الصّادق الله الله الله عن الصّادق الله الله عن الزّاهد في الدّنيا؟ قال الّذي يترك حلالها مخافة حسابه، ويترك حرامها مخافة عقابه.



### ٦٣- باب استحباب ترك ما زاد عن قدر الضّرورة من الدّنيا

١- قال تعالى: ﴿وَابْتَغِ فِيهَا آَتَاكَ اللَّهُ الدَّارَ الْآخِرَةَ وَلَا تَنْسَ نَصِيبَكَ مِنَ الدُّنْيَا وَأَحْسِنْ كَمَا أَحْسَنَ اللَّهُ إِلَيْكَ وَلَا تَبْغِ الْفَسَادَ فِي الْأَرْضِ إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ الْفُسِدِينَ﴾ (١).

٢- عن أبي عبدالله عنه قال: قال رسول الله عن أبي عبدالله عنه أبي عبدالله عنه أبي عبدالله عنه الله عنه الله عنه أبي عبدالله عنه الله عن

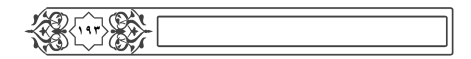
٣- عن أبي عبدالله عليه قال: قال رسول الله عن أبي عبدالله الدّنيا إضرارٌ
 بالآخرة، وفي طلب الآخرة إضرارٌ بالدّنيا فأضرّوا بالدّنيا فإنّها أحقّ بالإضرار.

(١) القصص: ٧٧.

(٢) بمعنى أيَّ شغل لي مع الدّنيا.

(٣) قال: نام في منتصف النهار، ومنه اشتقت القيلولة: النوم عند نصف النهار.

(٤) الناقع: البالغ (القاتل).



جناح بعوضة لما سقى الكافر منها شربةً من ماء، يا عليّ، ما أحد من الأولين والآخرين إلّا وهو يتمنّى يوم القيامة أنَّه لم يعط من الدّنيا إلّا قوتاً.

٦- ومن موجز ألفاظ رسول الله ﷺ: ما قلّ وكفي خيرٌ ممّا كثر وألهي.

٧- عن أمير المؤمنين عَلِيه في وصيّته لمحمد بن الحنفيّة - قال: ولا مال أذهب للفاقة من الرّضا بالقُوت، ومن اقتصر على بُلغة الكفاف فقد انتظم الرّاحة، وتبوّأ خفض الدّعة، الحرص داع إلى التّقحُّم في الذّنوب.

٨- عن أبي الدّرداء قال: قال رسول الله عند من أصبح معافى في جسده، آمناً في سربه، عنده قوت يومه، فكأنَّما خيرت (حِيزت) له الدّنيا، يا ابن جُعشم يكفيك منها ما سدّ جوعتك، ووارى عورتك، فإنْ يكن بيت يكنّك فذاك، وإنْ يكن دابّة تركبها فبخ بخ، وإلّا فالخبز وماء الجرّة، وما بعد ذلك حساب عليك أو عذاب.

٩- عن أمير المؤمنين عليه أنَّه قال: يا ابن آدم ما كسبتَ فوق قوتك فأنت فيه خازن لغيرك.

١٠- وقال عَلَيْكُم: كلّ مقتصرِ عليه كافٍ (١).

١١- وقال ﷺ: الزّهد بين كلمتين من القرآن، قال الله تعالى: ﴿لَّكَيْلَا تَأْسُوا عَلَىٰ مَا فَاتَكُمْ وَلَا تَفْرَحُوا بِمَا آتَاكُمْ ﴾ (٢) ومن لم يأس على الماضي ولم يفرح بالآتي فقد استكمل (أخذ) الزّهد بطرفيه.

<sup>(</sup>١) هذا من باب القناعة، فإنّ من اقتصر على شيء وقنعت به نفسه فقد كفاه، وقام مقام الفضول الّتي يرغب فيها المترفون.

<sup>(</sup>٢) الحديد: ٢٣.



## ٦٤- باب كراهة الحرص على الدّنيا

١- قال تعالى: ﴿ وَلَتَجِدَنَّهُمْ أَحْرَصَ النَّاسِ عَلَى حَيَاةٍ وَمِنَ الَّذِينَ أَشْرَكُوا يَوَدُّ أَحَدُهُمْ لَوْ يُعَمَّرُ أَلْفَ سَنَةٍ وَمَا هُوَ بِمُزَحْزِجِهِ مِنَ الْعَذَابِ أَنْ يُعَمَّرُ وَاللهُ بَصِيرٌ بِهَا أَحَدُهُمْ لَوْ يُعَمَّرُ أَلْفَ سَنَةٍ وَمَا هُوَ بِمُزَحْزِجِهِ مِنَ الْعَذَابِ أَنْ يُعَمَّرُ وَاللهُ بَصِيرٌ بِهَا يَعْمَلُونَ ﴾ (١).

٢- عن أبي عبدالله على قال: قال أبو جعفر على الدّنيا مثل الحريص على الدّنيا مثل دودة القزّ، كلّما ازدادت على نفسها لفّاً كان أبعد لها من الخروج حتّى تموت غمّاً وقال أبو عبدالله على أغنى الغنى من لم يكن للحرص أسيراً، وقال: لا تُشعروا قلوبكم الاشتغال بها قد فات فتشغلوا أذهانكم عن الاستعداد لما لم يأت.

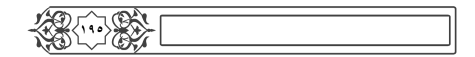
٣- عن أبي عبدالله عليه قال: أبعد ما يكون العبد من الله الله إذا لم يهمة إلّا بطنه وفرجُه.

٤- عن أبي عبدالله على قال: من كثر اشتباكه في الدّنيا<sup>(٢)</sup> كان أشدّ لحسرته عند فراقها.

٥- عن أبي عبدالله عَلَيْهِ قال: حُرِمَ الحريص خصلتين ولزمته خصلتان: حرم القناعة فافتقد الرّاحة، وحُرِمَ الرّضا فافتقد اليقين.

(١) البقرة: ٩٦.

<sup>(</sup>٢) كناية عن كثرة تعلّق القلب بالدّنيا والاشتغال مها.



## ٦٥- باب كراهة حبّ المال والشّرف

١- قال تعالى: ﴿اللَّالُ وَالْبَنُونَ زِينَةُ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَالْبَاقِيَاتُ الصَّالِحَاتُ خَيْرٌ عِنْدَ
 رَبِّكَ ثَوَابًا وَخَيْرٌ أَمَلًا﴾ (١).

٢- عن أبي عبدالله عنها رعاؤها،
 أجدهما في أوَّها، والآخر في آخرها بأضر فيها من حب المال والشرف في دين المسلم.

٣- عن أبي عبدالله عَلَى قال: إنَّ الشَّيطان يدير ابن آدم في كلِّ شيءٍ (١)، فإذا أعياه جثم له عند المال فأخذ برقبته.

٤- عن أمير المؤمنين المسلم قال: قال رسول الله الله: إنَّ الدِّينار والدَّرهم أهلكا من كان قبلكم وهما مهلكاكم.

(١) الكهف: ٢٦.

<sup>(</sup>٢) أي يكون معه ويلازمه عند عروض كلّ شبهة أو شهوة لعلّه يضلّه أو يزلّه.



### ٦٦- باب كراهة الضّجر والكسل

١- قال تعالى: ﴿ إِنَّ الْمُنَافِقِينَ يُخَادِعُونَ اللهَ وَهُوَ خَادِعُهُمْ وَإِذَا قَامُوا إِلَى الصَّلَاةِ قَامُوا كُسَالَى يُرَاءُونَ النَّاسَ وَلَا يَذْكُرُونَ اللهَ إِلَّا قَلِيلًا ﴾(١).

٢- قال تعالى: ﴿ وَمَا مَنَعَهُمْ أَنْ تُقْبَلَ مِنْهُمْ نَفَقَاتُهُمْ إِلَّا أَنَّهُمْ كَفَرُوا بِاللهِ وَبِرَسُولِهِ
 وَلَا يَأْتُونَ الصَّلَاةَ إِلَّا وَهُمْ كُسَالَى وَلَا يُنْفِقُونَ إِلَّا وَهُمْ كَارِهُونَ ﴾ (٢).

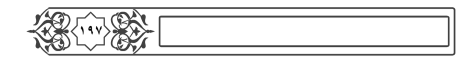
٣- عن جعفر بن محمد، عن آبائه ﷺ في وصية النّبي ﷺ لعلي ﷺ قال: يا عليّ، لا تمزح فيذهب بهاؤُك، ولا تكذب فيذهب نُورك، وإيّاك وخصلتين: الضّجر والكسل، فإنّك إنْ ضجرت لم تصبر على حقّ، وإنْ كسلت لم تؤدّ حقّاً، يا عليّ من استولى عليه الضّجر رحلت عنه الرّاحة.

٤- عن عمر بن علي، عن أبيه علي بن أبي طالب على أنَّ النّبي على قال: علامة الصّابر في ثلاث: أوَّ لها أنْ لا يكسل، والثّانية أنْ لا يضجر، والثّالثة أنْ لا يشكو من ربّه هي، لأنَّه إذا كسل فقد ضيّع الحقوق، وإذا ضجر لم يؤدّ الشّكر، وإذا شكا من ربّه هي فقد عصاه.

٥- عن أبي الحسن موسى عَيْسَا - في حديث - أنَّه قال لبعض ولده: إيّاك والمزاح فإنّه يذهب بنور إيهانك، ويَسْتَخِفّ مروّتك، وإيّاك والضّجر والكسل فإنّها يمنعانك حظّك من الدّنيا والآخرة.

(١) النساء: ١٤٢.

(٢) التّوبة: ٥٤.



## ٦٧- باب كراهة الطّمع

١- قال تعالى: ﴿ ثُمَّ يَطْمَعُ أَنْ أَزِيدَ ﴾(١).

٢- عن أبي عبدالله عِينَهُ قال: ما أقبح بالمؤمن أنْ تكون له رغبةٌ تذلَّهُ.

٣- عن أبي جعفر عيش قال: بئس العَبد عبدٌ يكون له طمعٌ يقوده، وبئس العبدُ عبدٌ له رغبةٌ تذلّه.

٤- قال علي بن الحسين المناس المناس الخير كلّه قد اجتمع في قطع الطّمع عمّا في أيدى النّاس (٢).

٥- عن سعدان، عن أبي عبدالله عليه قال: قلت: الّذي يثبّت الإيهان في العبد؟ قال: الوَرَع، والّذي يُخِرِجُهُ مِنهُ الطّمَعُ.

٦- عن أمير المؤمنين عليته \_ في وصيته لمحمَّد ابن الحنفية \_ قال: إذا أحببت أنْ
 تجمع خير الدّنيا والآخرة فاقطع طمعك ممّا في أيدي النّاس.

٧- عن أبي جعفر السلامة قال: أتى رجل رسول الله الله فقال: علّمني يا رسول الله شيئا، فقال: عليك باليأس ممّا في أيدي النّاس فإنّه الغنى الحاضر، قال: زدني يا

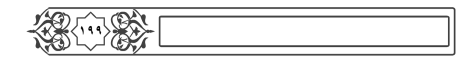
(١) المدثر: ١٥.

<sup>(</sup>٢) الطّمع يورث الذلّ، والحقارة، والحسد، والحقد، والعداوة، والغيبة، والوقيعة، وظهور الفضائح، والظّلم، والمداهنة، والنفاق، والرياء، والصّبر على باطل الخلق، والإعانة عليه، وعدم التّوكّل على الله والتضرّع إليه والرضا بقسمه والتسليم لأمره، إلى غير ذلك من المفاسد الّتي لا تحصى، وقطع الطّمع يورث أضداد هذه الأمور الّتي كلّها خيرات.



رسول الله، قال: إيّاك والطّمع فإنَّه الفقر الحاضر (الحديث).

٨- عن أمير المؤمنين السُّه قال: أكثر مصارع العقول تحت بروق المطامع.



# ٦٨- باب كراهة الخُرق<sup>(١)</sup>

١- عن أبي جعفر السِّه قال: من قُسم له الخُرق حُجِبَ عنه الإيمان (٢).

٢- عن أبي جعفر الله عن أبي جعفر الله عن أبي جعفر الله عن أبي عن أ

(١) الخرق: الجهل والحُمق، ويقابله الرفق.

<sup>(</sup>٢) إنَّما كان الخرق مجانباً للإيهان لأنَّه يؤذي المؤمنين، والمؤمن من أمن المسلمون من يده ولسانه.



## ٦٩- باب تحريم إساءة الخُلُق

١. قال تعالى: ﴿ فَبِمَا رَحْمَةٍ مِنَ اللَّهِ لِنْتَ لَمُمْ وَلَوْ كُنْتَ فَظًّا غَلِيظَ الْقَلْبِ
 لَانْفَضُّوا مِنْ حَوْلِكَ فَاعْفُ عَنْهُمْ وَاسْتَغْفِرْ لَهُمْ وَشَاوِرْهُمْ فِي الْأَمْرِ فَإِذَا عَزَمْتَ
 فَتَوَكَّلْ عَلَى اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ المُتَوَكِّلِينَ ﴾ (١).

٢- عن أبي عبدالله عبد قال: إذا تاب من ذنبٍ وقع في ذنبٍ أعظم منه.

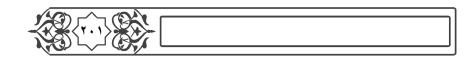
٣- عن أبي عبدالله عليه قال: إن سوء الخلق ليفسد الإيهان كها يفسد الخلق العسل.

٤- عن أبي عبدالله عليه الله عليه أعلام عن ساء خُلقه عذّب نفسهُ.

٥- عن أبي عبدالله عَلَى قال: أوحى الله ﷺ إلى بعض أنبيائه: الخُلق السّيّئ يُفسد العمل كما يُفسد الخلّ العسل.

٢- عن الرّضا، عن آبائه على قال: قال رسول الله على: عليكم بحسن الخُلق فإنَّ حسن الخُلق في النّار لا
 فإنَّ حسن الخلق في الجنّة لا محالة، وإيّاكم وسوء الخُلق فإنَّ سوء الخُلق في النّار لا
 محالة.

(١) آل عمران: ١٥٩.



# ٧٠- باب تحريم السّفه (١) وكون الإنسان ممَّن يتّقى شرُّه

١- قال تعالى: ﴿ وَمَنْ يَرْغَبُ عَنْ مِلَّةِ إِبْرَاهِيمَ إِلَّا مَنْ سَفِهَ نَفْسَهُ وَلَقَدِ اصْطَفَيْنَاهُ إِلَّا مَنْ سَفِهَ نَفْسَهُ وَلَقَدِ اصْطَفَيْنَاهُ إِنَّهُ فِي الْآخِرَةِ لَنَ الصَّالِحِينَ ﴾ (٢).

٢- عن أبي الحسن موسى المشاه في رجلين يتسابّان، فقال: البادي منها أظلم،
 ووزره ووزر صاحبه عليه ما لم يتعدّ المظلوم.

٣- عن أبي عبدالله عليه قال: لا تَسْفَهُوا فإنَّ أَتُمّتكم ليسوا بسفهاء (٣). وقال: من كافأ السّفيه بالسّفه فقد رضى بمثل ما أتى إليه حيث احتذى مثاله.

٤- عن أمير المؤمنين عليه الا يكون السّفه والغِرّة (٤) في قلب العالم.

٥- عن أبي عبدالله عليه قال: إنَّ السَّفه خُلق لئيم يستطيل على من دونه، ويخضع لمن فوقه.

٦- عن أبي عبدالله عنه عباد الله عبدالله عباد الله عباد الله من تكره مجالسته لفُحشه.

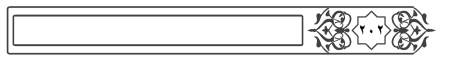
٧- عن أبي عبدالله عَيْسُ قال: إنَّ أبغض خلق الله عبد اتَّقى النَّاس لسانه.

(١) السَّفَه: الخفّة (خفّة العقل) والطّيش.

(٢) البقرة: ١٣٠.

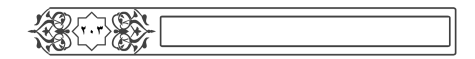
(٣) كأنَّه تنبيه على أنَّكم إنْ سفهتم، نَسَبَ مَن خالفكم السّفه إلى أئمّتكم، كما ينسب الفعل إلى المؤدّب.

(٤) الغِرّة: الغفلة وقلّة الفطنة للشرّ وترك البحث والتفتيش عنه.



٨- عن أبي عبدالله عنه قال: قال رسول الله عند الله يوم
 القيامة الذين يُكرَمون اتقاء شرّهم.

٩- عن أبي عبدالله عليه النَّال عن أبي عبدالله عليه قال: من خاف النَّاس لسانه فهو في النَّار.



## ٧١- باب تحريم الفحش ووجوب حفظ اللّسان

١- قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا لَا يَسْخَرْ قَومٌ مِنْ قَوْمٍ عَسَى أَنْ يَكُونُوا خَيْرًا مِنْهُمْ وَلَا نِسَاءٌ مِنْ نِسَاءٍ عَسَى أَنْ يَكُنَّ خَيْرًا مِنْهُنَّ وَلَا تَلْمِزُوا أَنْفُسَكُمْ وَلَا تَنابَزُوا بِالْأَلْقَابِ بِئْسَ الْاسْمُ الْفُسُوقُ بَعْدَ الْإِيهَانِ وَمَنْ لَمْ يَتُبْ فَأُولَئِكَ هُمُ الظَّالُونَ ﴾ (١).

٢- عن أبي عبدالله عَلَى قال: من علامات شِرك الشّيطان الّذي لا يشكّ فيه أنْ يكون فحّاشاً لا يبالى ما قال ولا ما قيل فيه.

٣- عن أبي جعفر السِّله قال: إنَّ الله يبغضُ الفاحش المتفحّش.

٤- عن أبي عبدالله عيسم قال: إنَّ الفُحش والبَذَاء والسّلاطَة (٢) من النّفاق.

٥- عن أبي جعفر عَنِي قال: قال رسول الله عن أبي جعفر الفاحش البذيء السّائل المُلحِف (٣).

٧- روي أنَّ من فحش على أخيه المسلم نزع الله منه بركة رزقه، ووَكَلَه إلى نفسه وأفسد علىه معيشته.

(١) الحجرات: ١١.

(٢) السّلاطة: حدّة اللسان.

(٣) الملحف: الملحّ في السّؤال.



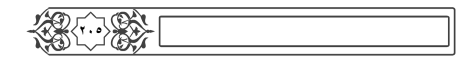
٨- عن ساعة قال: دخلت على أبي عبدالله على فقال لي مُبتدئاً: يا ساعة ما هذا اللّذي كان بينك وبين جمّالك؟ إيّاك أنْ تكون فحّاشاً أو سخّاباً(١) أو لعّاناً، فقلت: والله لقد كان ذلك إنّه ظلمني، فقال: إنْ كان ظلمك لقد أربيت عليه، إنّ هذا ليس من فعالي ولا آمر به شيعتي، استغفر ربّك ولا تعد، قلت: أستغفر الله ولا أعود.

٩- عن أبي عبدالله عليه قال: إنَّ الله يحبّ الحيي الحليم الغني المتعفّف، ألا وإنَّ الله يبغض الفاحش البذيء السّائل الملحف.

١٠- عن أبي عبدالله الشِّه - في حديث - قال: إنَّ الحياء والعفاف والعِيَّ أعني عيق اللّسان لا عِيَّ القلب من الإيهان، والفحش والبذاء والسّلاطة من النّفاق.

11- عن جعفر بن محمد، عن آبائه ها – في وصية النبي الله الله الناس قال: يا علي، أفضل الجهاد من أصبح لا يهم بظلم أحد، يا علي، من خاف الناس لسانه فهو من أهل النار، يا علي، شرّ الناس من أكرمه الناس اتقاء فحشه وشرّه، يا علي، شرّ الناس من باع آخرته بدنياه وشرّ منه من باع آخرته بدنيا غيره.

<sup>(</sup>١) السّخَّب والصَّخب: الصّياح وشدَّة الصّوت.



## ٧٢- باب تحريم البذاء وعدم المبالاة بالقول

١- عن أمير المؤمنين عَلَى قال: قال رسول الله على: إنَّ الله حرّم الجنّة على كلّ فحّاش بذيء قليل الحياء لا يبالي ما قال ولا ما قيل له، فإنَّك إنْ فتشته لم تجده إلَّا لِغيّة (١) أو شرك شيطان، قيل: يا رسول الله وفي النّاس شرك شيطان؟ فقال رسول الله على: أما تقرأ قول الله على: ﴿وَشَارِكُهُمْ فِي الْأَمْوَالِ وَالْأَوْلَادِ ﴾ (٢).. الحديث.

٢- عن جعفر بن محمد، عن آبائه \_ على في وصية النّبي على الله على على الله عل

٣- عن أبي عبدالله عيسه قال: الحياء من الإيمان، والإيمان في الجنّة، والبذاء من الجفاء، والجفاء في النّار.

(١) أي متولّد من الزّنا والعياذ بالله.

<sup>(</sup>٢) الإسم اء: ٦٤.



## ٧٣- باب تحريم القذف حتى للمُشرك مع عدم الاطّلاع

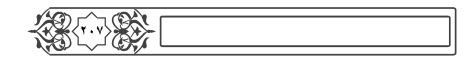
١- قال تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ يَرْمُونَ المُحْصَنَاتِ ثُمَّ لَمْ يَأْتُوا بِأَرْبَعَةِ شُهَدَاءَ فَاجْلِدُوهُمْ
 ثَمَانِينَ جَلْدَةً وَلَا تَقْبَلُوا لَهُمْ شَهَادَةً أَبَدًا وَأُولَئِكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ ﴾ (١).

٢- كان لأبي عبدالله عبد كنت أرى أنّ لك ورعا، فإذا ليس لك ورع، فقال: جعلت فداك إنّ أُمّه سنديّة مشركة، فقال: أما علمت أنّ لكلّ أُمّة نكاحاً، تنحّ عني، فها رأيته يمشى معه حتى فرّق بينها الموت.

٣- وفي رواية أخرى إنَّ لكلِّ أُمّة نكاحاً يحتجزون به عن الزّنا.

(١) النور: ٤.

ذكر الفقهاء في أبواب الحدود أنَّه يُشترط في المقذوف: البلوغ والعقل والحريّة والإسلام والعفّة، ليتحقق الإحصان الموجب لثيوت الحدّ على القاذف. فليلحظ.



## ٧٤- باب تحريم البغي(١)

١- قال تعالى: ﴿ قُلْ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِّيَ الْفَوَاحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَالْإِثْمَ وَالْإِثْمَ وَالْبَغْيَ بِغَيْرِ الْحَقِّ وَأَنْ تُشْرِكُوا بِاللهِ مَا لَمْ يُنَزِّلْ بِهِ سُلْطَانًا وَأَنْ تَقُولُوا عَلَى اللهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴾ (٢).
 تَعْلَمُونَ ﴾ (٢).

٢- قال تعالى: ﴿إِنَّمَا السَّبِيلُ عَلَى الَّذِينَ يَظْلِمُونَ النَّاسَ وَيَبْغُونَ فِي الْأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ أُولَئِكَ لَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾(٣).

٣- عن أبي عبدالله عنه قال: يقول إبليس لجنوده: ألقوا بينهم الحسد والبغي، فإنّها يعدلان عند الله الشّرك(٤).

٤- عن أبي جعفر السِّم قال: إنَّ أسرع الخير ثواباً البرّ، وإنَّ أسرع الشّرّ عقوبة البغي، وكفى بالمرء عيباً أنْ يُبصر من النّاس ما يعمى عنه من نفسه، أو يعيّر النّاس بها لا يعنيه.

٥- عن أبي عبدالله عليه الله عليه وصيته لأصحابه \_ قال: وإيّاكم أنْ يبغي

(١) البغي: مجاوزة الحدّ وطلب الرفعة والاستطالة على الغير.

(٢) الأعراف: ٣٣.

(٣) الشورى: ٤٢.

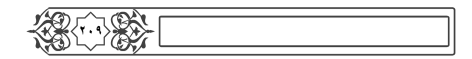
(٤) يعدلانه في الإخراج من الدّين والعقوبة والتأثير في فساد نظام العالم، إذ أكثر المفاسد الّتي نشأت في العالم من مخالفة الأنبياء والأوصياء عليهم السّلام وترك طاعتهم، وشيوع المعاصى إنّم نشأت من هاتين الخصلتين.



بعضكم على بعض فإنمّا ليست من خصال الصّالحين، فإنّه من بغى صيرّ الله بَغيه على نفسه، وصارت نُصرةُ الله لمن بُغي عليه، ومن نصره الله غلب وأصاب الظّفر من الله.

٧- ومن ألفاظ رسول الله ﷺ: لو بغى جبل على جبل لجعله الله دكاً، أعجل الشّر عقوبة البغي، وأسرع الخير ثواباً البرّ.

٨- دعا رجل بعض بني هاشم إلى البراز فأبى أنْ يبارزه، فقال له على على الله على المعض منعك أنْ تبارزه؟ فقال: إنَّه بغى منعك أنْ تبارزه؟ فقال: كان فارس العرب وخشيت أنْ يغلبني، فقال: إنَّه بغى عليك، ولو بارزته لقتلته، ولو بغى جبلٌ على جبل لهلك الباغي.



## ٧٥- باب كراهة الافتخار

١- قال تعالى: ﴿ وَلَئِنْ أَذَقْنَاهُ نَعْمَاءَ بَعْدَ ضَرَّاءَ مَسَّتْهُ لَيَقُولَنَّ ذَهَبَ السَّيِّئَاتُ عَنِي إِنَّهُ لَفَرِحٌ فَخُورٌ ﴾ (١).

٢- قال تعالى: ﴿اعْلَمُوا أَنَّهَا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا لَعِبٌ وَهُوٌ وَزِينَةٌ وَتَفَاخُرٌ بَيْنَكُمْ وَتَكَاثُرٌ فِي الْأَمْوَالِ وَالْأَوْلَادِ كَمَثَلِ غَيْثٍ أَعْجَبَ الْكُفَّارَ نَبَاتُهُ ثُمَّ يَهِيجُ فَتَرَاهُ مُصْفَرًا وَيَكَاثُرٌ فِي الْأَمْوَالِ وَالْأَوْلَادِ كَمَثَلِ غَيْثٍ أَعْجَبَ الْكُفَّارَ نَبَاتُهُ ثُمَّ يَهِيجُ فَتَرَاهُ مُصْفَرًا ثُمَّ يَكُونُ حُطَامًا وَفِي الْآخِرَةِ عَذَابٌ شَدِيدٌ وَمَعْفِرَةٌ مِنَ اللَّهِ وَرِضْوَانٌ وَمَا الحَيَاةُ الدُّنيَا إِلَّا مَتَاعُ الْغُرُور ﴾ (٢).

٣- عن علي بن الحسين علمها قال: عجباً للمتكبّر الفخور الذي كان بالأمس نطفة، ثمَّ هو غداً جيفةٌ.

٤- أتى رسول الله على رجلٌ فقال: يا رسول الله أنا فلان ابن فلان حتى عدّ تسعة، فقال رسول الله على : أما إنّك عاشرهم في النّار.

٥- عن جعفر بن محمد، عن آبائه على في وصية النّبي على الله قال: يا على آفة الحسب (٣) الافتخار، ثمَّ قال: يا عليّ إنَّ الله قد أذهب بالإسلام نخوة الجاهليّة وتفاخرها بآبائها، ألا إنَّ النّاس من آدم، وآدم من تُراب، وأكرمهم عند

(۱) هود: ۱۰.

(۲) الحديد: ۲۰.

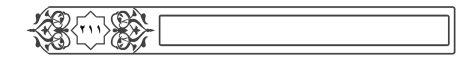
(٣) حسب الرجل: مآثر آبائه لأنّه يحسب من المناقب والفضائل له. وأمّا النسب فهو مجرد النسبة إلى الآباء سواء كان لهم مأثرة تُعدّ أو لا.



الله أتقاهم.

٦- عن أبي جعفر محمَّد بن علي الباقر علي قال: ثلاثةٌ من عمل الجاهليّة: الفخر بالأنساب، والطّعن بالأحساب، والاستسقاء بالأنواء (١).

(١) من عقائد الجاهلين نسبة حدوث المطر إلى الأنواء (النجوم)، فإذا مطرت السّماء نسبوا المطر إلى أثر النجم الطّالع في ذلك الوقت. فيقولون مطرنا بنوء كذا.



#### ٧٦- باب تحريم قسوة القلب

١- قال تعالى: ﴿ أَفَمَنْ شَرَحَ اللهُ صَدْرَهُ لِلْإِسْلَامِ فَهُوَ عَلَى نُورٍ مِنْ رَبِّهِ فَوَيْلٌ
 لِلْقَاسِيَةِ قُلُوبُهُمْ مِنْ ذِكْرِ الله أُولَئِكَ فِي ضَلَالٍ مُبِينٍ ﴾ (١).

٢- عن أبي عبدالله عليه قال: قال أمير المؤمنين عليه : لَتّان: لَمّة من الشّيطان ولَمّة من اللّك، فلَمّة اللّك الرّقة والفهم، ولَمّة الشّيطان السّهو والقسوة (٢).

٣- فيها ناجى الله به موسى: يا موسى، لا تطوّل في الدّنيا أملك (٣)، فيقسو قلبك، والقاسى القلب منّى بعيدٌ.

٤- عن أمير المؤمنين على قال: ما جفّت الدّموع إلّا لقسوة القلوب، وما
 قست القُلوب إلّا لكثرة الذّنوب.

٥ عن جعفر بن محمد، عن آبائه عن النّبي عن النّبي عن الشّقاء جمود العين، وقسوة القلب، وشدّة الحرص في طلب الدّنيا، والإصرار على الذّنب.

(١) الزَّمر: ٢٢

<sup>(</sup>٢) اللِّمة: الهِمّة والخَطرة تقع في القلب. فها كان من خطرات الخير فهو من الملك، وما كان من خطرات الشرّ فهو من الشيطان.

<sup>(</sup>٣) تطويل الأمل هو أنْ ينسى الموت ويجعله بعيداً، ويظنّ طول عمره.



## ٧٧- باب تحريم الظّلم

١- قال تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَّ لِكُلِّ نَفْسٍ ظَلَمَتْ مَا فِي الْأَرْضِ لَا فْتَدَتْ بِهِ وَأَسَرُّ وا النَّدَامَةَ لَمَّا رَأَوُا الْعَذَابَ وَقُضِيَ بَيْنَهُمْ بِالْقِسْطِ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴾ (١).

٢- قال تعالى: ﴿ إِلَّا الَّذِينَ آَمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَذَكَرُوا اللهَ كَثِيرًا وَانْتَصَرُوا مِنْ بَعْدِ مَا ظُلِمُوا وَسَيَعْلَمُ الَّذِينَ ظَلَمُوا أَيَّ مُنْقَلَبِ يَنْقَلِبُونَ ﴾ (٢).

٣- عن أبي عبدالله على قال: ما من مَظلمة أشد من مَظلمة لا يجد صاحبها على على على على الله (٣).

٤- عن أبي عبدالله عليه قال: قال رسول الله عليه: اتقوا الظّلم، فإنّه ظُلمات يوم القيامة (٤).

٥- عن أبي جعفر عَيْسَ قال: ما من أحد يظلم مَظلمة إلَّا أخذه الله بها في نفسه وماله، فأمَّا الظّلم الَّذي بينه وبين الله فإذا تاب غفر له.

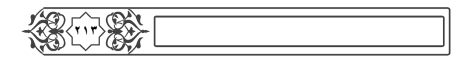
٦- عن أبي عبدالله عيسه قال: مَن ظَلَمَ مَظْلِمَةً أُخذ بها في نَفسِهِ أو في مَالِهِ أو في وَلدِهِ.

(١) يونس: ٥٤.

(٢) الشعراء: ٢٢٧.

(٣) أي حين لا يمكنه الانتصار في الدّنيا لا بنفسه و لا بغره.

(٤) المراد بالظلمات، الشدائد والأهوال.



٨- عن أبي جعفر علي قال لمّا حضر علي بن الحسين المنها الوفاة ضمّني إلى صدره ثمَّ قال: يا بني أوصيك بها أوصاني به أبي حين حضرته الوفاة وبها ذكر أنَّ أباه أوصاه به قال: يا بني، إيّاك وظلم من لا يجد عليك ناصراً إلَّا الله.

٩- عن أبي عبدالله عنه قال: قال أمير المؤمنين عنه من خاف القصاص
 كف عن ظلم النّاس<sup>(٢)</sup>.

١٠- عن أبي عبدالله على قال: من أصبح لا ينوي ظلم أحد غفر الله له ما أذنب ذلك اليوم ما لم يسفك دماً أو يأكل مال يتيم حراماً (٣).

١١- عن أبي عبدالله عليه في حديث - قال: أما إنَّه ما ظفر بخير من ظفر بالطلم، أما إنَّ المظلوم يأخذ من دِين الظّالم أكثر ممّا يأخذ الظّالم من مال المظلوم، ثمَّ قال: من يفعل الشّرّ بالناس فلا ينكر الشّرّ إذا فعل به ... الحديث.

١٢- عن أبي عبدالله عَلَى قال: إنَّ الله عزو جل يقول: وعزَّتي وجلالي لا

(١) الفجر: ١٤.

 <sup>(</sup>٢) من خاف قصاص الآخرة ومجازاة أعمال العباد كفّ نفسه عن ظلم الناس فلا يظلم أحداً.
 وفي الحديث تنبيه على أنَّ الظّالم لا يؤمن ولا يوقن بيوم الحساب.

<sup>(</sup>٣) لمّا كان هذا الخبر ينافي الأخبار الكثيرة وظواهر الآيات الدّالّة على المؤاخذة بحقوق الناس، ذكر المجلسي عدّة توجيهات للرواية، منها أنْ يكون الغرض في الرواية استثناء جميع حقوق الناس سواء كان في أبدانهم أو في أموالهم، وذكر من كلّ منهما فرداً على المثال وخصّ أشدهما، ففي الأبدان القتل، وفي الأموال أكل مال اليتيم.



أجيب دعوة مظلوم دعاني في مَظلمة ظُلمها ولِأحَدٍ عنده مثل تلك المظلمة.

١٣- عن جعفر بن محمد، عن أبيه، عن آبائه على قال: قال أمير المؤمنين عليه المؤمنين عليه المؤمنين عليه المؤلفة الخطايا اقتطاع مال امرئ مسلم بغير حقّ.

١٤- عن أبي عبدالله عليه قال: إنَّ الله على يبغض الغني الظَّلوم.

01- عن أبي عبدالله عَلَىٰ قال: قال رسول الله ﷺ: إنّى لعنتُ سبعاً، لعنهم الله وكلّ نبي مجاب، قيل: ومن هم يا رسول الله؟ قال: الزّائد في كتاب الله، والمكذّب بقدر الله، والمخالف لسنّتي، والمستحلّ من عترتي ما حرّم الله، والمسلّط بالجبروت ليعزّ من أذلّ الله ويذلّ من أعزّ الله، والمستأثر على المسلمين بفيئهم منتحلاً (مستحلاً) له، والمحرّم ما أحلّ الله ﴾.



# ٧٨- باب وجوب ردّ المظالم إلى أهلها واشتراط ذلك في التّوبة منها، فإنْ عجز استغفر الله للمظلوم

١- عن أبي جعفر عَيْسَ قال: الظّلم ثلاثةٌ ظلم يغفره الله، وظلم لا يغفره الله، وظلم لا يغفره الله، وظلم لا يدعه الله، فأمّا الظّلم الّذي لا يغفره فالشرك، وأمّا الظّلم الّذي يغفره فظلم الرّجل نفسه فيها بينه وبين الله، وأمّا الظّلم الّذي لا يدعه فالمداينة بين العباد(۱).

٢- عن شيخ من النّخع قال: قلت لأبي جعفر عَضْ : إنّي لم أزل والياً منذ زمن الحجّاج إلى يومي هذا، فهل لي من توبة؟ قال: فسكت، ثُمَّ أعدت عليه، فقال: لا، حتى تؤدّي إلى كلّ ذي حقِّ حقّه.

٣- عن أبي عبدالله عليه قال: من أكل من مال أخيه ظلماً ولم يرده إليه أكل
 جَذوةً من النّاريوم القيامة (٢).

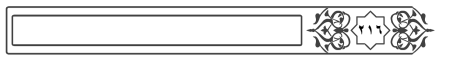
٤- عن أبي عبدالله عنه قال: قال رسول الله عن ظلم أحداً وفاته فليستغفر الله له، فإنَّه كفّارة له (٣).

٥- عن أبي جعفر عَيْهُ قال: قال رسول الله على: من اقتطع مال مؤمن

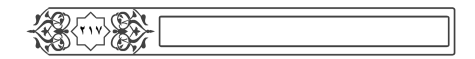
(١) أي المعاملة بينهم، كناية عن مطلق حقوق الناس.

<sup>(</sup>٢) أكل الجذوة إمّا حقيقة بأنْ يلقى في فمه النار، أو كناية عن كونه سبباً لدخول النار.

<sup>(</sup>٣) (فاته): أي لم يدركه ليطلب البراءة منه ويرضيه. والرواية تُحمل على ما إذا لم يكن حقاً ماليّاً وإلّا كان عليه الخروج من عهدته.



غصباً بغير حقّه (حِلّه) لم يزل الله معرضاً عنه ماقتاً لأعماله الّتي يعملها من البرّ والخير لا يثبتها في حسناته حتّى يتوب ويردّ المال الّذي أخذه إلى صاحبه.



#### ٧٩- باب اشتراط توبة من أضلّ النّاس بردّه لهم إلى الحقّ

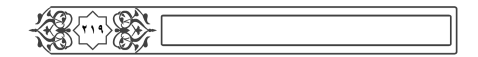
١- قال تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يَكْتُمُونَ مَا أَنْزَلْنَا مِنَ الْبَيِّنَاتِ وَالْهُدَى مِنْ بَعْدِ مَا بَيْنَاهُ لِلنَّاسِ فِي الْكِتَابِ أُولَئِكَ يَلْعَنُهُمُ اللَّهُ وَيَلْعَنُهُمُ اللَّهُ وَيَلْعَنُهُمُ اللَّاعِنُونَ \* إِلَّا الَّذِينَ تَابُوا وَأَضْلَحُوا وَبَيَّنُوا فَأُولَئِكَ أَتُوبُ عَلَيْهِمْ وَأَنَا التَّوَّابُ الرَّحِيمُ ﴾(١).

٣- عن الرّضا ﷺ: إنَّ الله غافر كلّ فال رسول الله ﷺ: إنَّ الله غافر كلّ فنب إلَّا من أحدث ديناً، ومن اغتصب أجيراً أجرَه أو رجل باع حُراً.

(١) البقرة: ١٦٠،١٥٩.



قال الشّيخ الحرّ العاملي ١١٥ هذا محمول على الإصرار وعدم التّوبة.



#### ٨٠- باب تحريم الرّضا بالظلم والمعونة للظالم وإقامة عذره

١- قال تعالى: ﴿ وَلَا تَرْكَنُوا إِلَى الَّذِينَ ظَلَمُوا فَتَمَسَّكُمُ النَّارُ وَمَا لَكُمْ مِنْ دُونِ اللهِ مِنْ أَوْلِيَاءَ ثُمَّ لَا تُنْصَرُونَ ﴾ (١).

٢- عن أبي عبدالله عليه قال: العامل بالظلم والمعين له والرّاضي به شركاء ثلاثتهم.

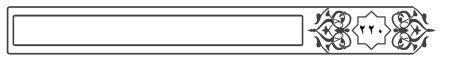
٣- عن أبي عبدالله عليه من يظلمه، ولم يأجره الله على ظلامته. فإنْ دعا لم يستجب له، ولم يأجره الله على ظلامته.

٤- عن أبي عبدالله على وصيته لأصحابه قال: وإيّاكم أنْ تعينوا على مسلم مظلوم فيدعو عليكم فيستجاب له فيكم، فإنّ أبانا رسول الله على كان يقول: إنّ دعوة المسلم المظلوم مستجابة، وليعن بعضكم بعضاً، فإنّ أبانا رسول الله على كان يقول: إنّ معونة المسلم خير وأعظم أجراً من صيام شهرٍ واعتكافه في المسجد الحرام.

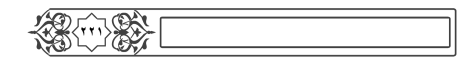
٥- عن جعفر بن محمد، عن آبائه هِ مَا وصية النّبي هِ لعلي هِ قال: يا علي، شرّ النّاس من باع آخرته بدنياه، وشرّ منه من باع آخرته بدنيا غيره.

حن أبي عبدالله على قال: من أعان ظالماً على مظلومٍ لم يزل الله عليه ساخطاً حتى ينزع من معونته.

(۱) هو د: ۱۱۳.



٧- عن أمير المؤمنين عليه أنَّه قال: للظّالم من الرّجال ثلاث علامات: يظلم
 من فوقه بالمعصية، ومن دونه بالغلبة ويظاهر القوم الظّلمة.



### ٨١- باب تحريم اتباع الهوى الّذي يخالف الشّرع

١- قال تعالى: ﴿ أَرَأَيْتَ مَنِ اتَّخَذَ إِلَهُ هُ هَوَاهُ أَفَأَنْتَ تَكُونُ عَلَيْهِ وَكِيلًا ﴾ (١).

٢- قال تعالى: ﴿ فَإِنْ لَمْ يَسْتَجِيبُوا لَكَ فَاعْلَمْ أَنَّمَا يَتَّبِعُونَ أَهْوَاءَهُمْ وَمَنْ أَضَلُّ عِنْ اللهُ إِنَّ اللهَ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِينَ ﴾ (٢).

٣- قال تعالى: ﴿ أَفَمَنْ كَانَ عَلَى بَيِّنَةٍ مِنْ رَبِّهِ كَمَنْ زُيِّنَ لَهُ سُوءُ عَمَلِهِ وَاتَّبَعُوا أَهُواءَهُمْ ﴾ (٣).

٤- عن أبي عبدالله عليه قال: احذروا أهواءكم كها تحذرون أعداءكم، فليس بشيءٍ أعدى للرّجال من اتّباع أهوائهم وحصائد ألسنتهم (٤).

٥- عن أمير المؤمنين عليه قال: إنَّما أخاف عليكم اثنتين: اتباع الهوى، وطول الأمل، أمَّا اتّباع الهوى فإنَّه يصدِّ عن الحقّ، وأمَّا طول الأمل فيُنسي الآخرة.

٦- عن أبي الحسن النِّك قال: اتق المرتقى السَّهل إذا كان منحدره وعراً (٥).

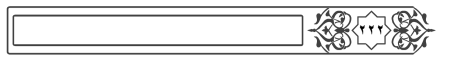
(١) الفرقان: ٤٣.

(٢) القصص: ٥٠.

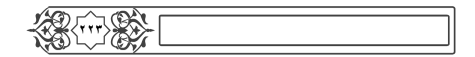
(٣) محمَّد: ١٤.

(٤) يُقال: حصد الزّرع أي قطعه، وحصائد ألسنتهم: ما يقطعونه من الكلام الّذي لا خير فيه تشبيهاً للسان وما يقتطعه من القول بحدّ المنجل الّذي يحصد به.

(٥) لعلَّ المراد النهي عن طلب الجاه، والرئاسة، وسائر شهوات الدِّنيا ومرتفعاتها، فإنَّما وإنْ كانت مواتية على اليسر والخفض إلَّا أنَّ عاقبتها عاقبة سوء، والتخلّص من غوائلها وتبعاتها في غاية الصّعوبة.



وكان أبو عبدالله عَلَيْهُ يقول: لا تدع النّفس وهواها، فإنَّ هواها في رداها، وترك النّفس وما تهوى أذاها، وكفّ النّفس عمّا تهوى دواؤها.



#### ٨٢- باب وجوب اعتراف المذنب لله بالذّنوب واستحقاق العقاب

١- عن أبي جعفر عليته قال: والله ما ينجو من الذّنب إلا من أقر به وقال:
 كفي بالندم توبة.

٢- عن أبي جعفر عليه قال: لا والله ما أراد الله من الناس إلا خصلتين: أنْ
 يقروا له بالنعم فيزيدهم، وبالذّنوب فيغفرها لهم (١).

٣- عن أبي عبدالله عيش قال: إنَّه والله ما خرج عبد من ذنب بإصرار، وما خرج عبد من ذنب إلَّا بإقرار.

٤- عن أبي عبدالله عليه إنْ شاء عن أبي عبدالله عليه إنْ شاء عن أبي عبدالله عليه إنْ شاء عن أبي عبدالله عليه إنْ لم يستغفر (٢).

٥- عن أبي عبدالله عَلَيْهِ قال: إنَّ الله يحبّ العبد أنْ يطلب إليه في الجرم العظيم، ويبغض العبد أنْ يستخف بالجرم اليسير.

(۱) المراد بالإقرار بالنعم، معرفة المنعم وقدر نعمته، وأنّها منه تفضّلاً، وهو شكر، والشكر يوجب الزّيادة ﴿لئن شكرتم لأزيدنّكم﴾، وبالإقرار بالذنوب الإقرارُ بها مجملاً ومفصّلاً، وهو ندامة منه، والندامة توبة، والتوبة توجب غفران الذنوب. ويمكن أنْ يكون الحصر

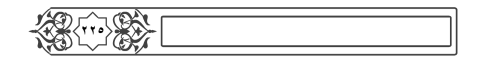
حقيقيًا إذ يمكن إدخال كلّ ما أراد الله فيها. (٢) لعلّ المراد به العلم الّذي يؤثّر في النفس ويثمر العمل، ومن داوم على مراقبة هذهِ الأمور

وتفكّر فيها تفكّراً صحيحاً لا يصدر منه ذنب إلّا نادراً، ولو صدر منه يكون بعده نادماً خائفاً، فهو تائب حقيقة وإنْ لم يستغفر باللسان.



٢- عن الصّادق جعفر بن محمد، عن أبيه، عن آبائه عنى رسول الله عن مول الله عن جبرئيل عن قال: قال الله عن جبرئيل عن خبرئيل عن أدنب ذنباً صغيراً كان أو كبيراً وهو لا يعلم أنَّ لي أنْ أُعذّبه أو أعفو عنه لا غفرت له ذلك الذّنب أبدا، ومن أذنب ذنباً صغيراً كان أو كبيراً وهو يعلم أنَّ لي أنْ أُعذّبه أو أعفو عنه عفوت عنه.

٧- عن أبي جعفر الباقر عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ لرجل من أهل البادية بكلمتين دعا بهما قال: اللهم إنْ تعذّبني فأهل ذلك أنا، وإنْ تغفر لي فأهل ذلك أنت، فغفر الله له.



### ٨٣- باب وجوب النّدم على الذّنوب<sup>(١)</sup>

١- عن أبي عبدالله السِّم قال: من سرّته حسنته وساءته سيّئته فهو مؤمن.

٢- عن أبي عبدالله عبيه قال: إن الرّجل ليذنب الذّنب فيُدخله الله به الجنّة، قُلت: يدخله الله بالذّنب الجنّة؟ قال: نعم، إنّه يذنب فلا يزال خائفاً ماقتاً لنفسه فيرحمه الله فيدخله الجنّة.

٣- عن أبي عبدالله عليه على الشّر يدعو المؤمنين على الشّر يدعو إلى تركه.

٤- عن أبي عبدالله عليه قال: ما من عبدٍ أذنب ذنباً فندم عليه، إلَّا غفر الله له قبل أنْ يستغفر، وما من عبدٍ أنعم الله عليه نعمة فعرف أنَّها من عند الله إلَّا غفر الله له قبل أنْ يحمده.

٥- من ألفاظ رسول الله على: النَّدامة توبة.

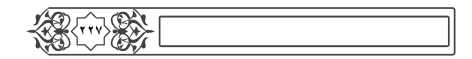
7- عن أبي جعفر عليه قال: قال علي بن الحسين المبال أربعُ من كُنَّ فيه كمل إيهانه، ومُحصَّت عنه ذنوبه [ولقي ربه وهو عنه راض]: من وفي لله بها جعل على نفسه للناس، وصدق لسانه مع النّاس، واستحيا من كلّ قبيحٍ عند الله وعند النّاس، ويحسن خلقه مع أهله.

<sup>(</sup>١) سيأتي في باب التّوبة ما يتعلَّق بالندم.



### ٨٤- باب وجوب ستر الذّنوب وتحريم التظاهر بها

عن العبّاس مولى الرّضا عَيَّه قال: سمعته يقول: المُستتر بالحسنة يعدل سبعين حسنةً، والمذيع بالسّيّئة مخذول، والمستتر بالسّيّئة مغفور له.



# ۸۵- باب وجوب الاستغفار من الذّنب (۱) والمبادرة به قبل سبع ساعات

١- قال تعالى: ﴿ وَسَارِعُوا إِلَى مَغْفِرَةٍ مِنْ رَبِّكُمْ وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا السَّمَوَاتُ وَالْأَرْضُ أُعِدَّتْ لِلْمُتَّقِينَ ﴾ (٢).

٢- عن أبي عبدالله على قال: قال رسول الله على: أربعٌ من كُنَّ فيه لم يهلك على الله بعدهنَّ إلَّا هالك (٣): يَممُّ العبد بالحسنة فيعملها فإنْ هو لم يعملها كتب الله له حسنة بحسن نيته، وإنْ هو عملها كتب الله له عشراً، ويَهمُّ بالسّيَّة أنْ يعملها فإنْ لم يعملها فإنْ لم يعملها لم يكتب عليه شيء، وإنْ هو عملها أُجِّل سبع ساعات،

(١) للتوضيح تجدر الإشارة إلى أمرين ذكرهما الشيخ الأنصاري على وغيره في مباحث التّوبة الّتي سيأتي الحديث عنها:

الأوَّل: هل يعتبر في التّوبة الاستغفار أم لا؟ ذكر أنَّه إنْ أريد به حبّ المغفرة وشوق النفس إلى أنْ يغفر الله جلَّ جلاله له فهو لا ينفك عن الندم (وكفى بالندم توبة). وإنْ أريد به الدّعاء للمغفرة ففي اعتباره وجهان: من إطلاقات النّدم، ومن مثل قوله على لا كبيرة مع الاستغفار...

الثّاني: ظاهر بعض الآيات والروايات مغايرة التّوبة للاستغفار نحو ﴿وَاسْتَغْفِرُوا رَبَّكُمْ ثُمَّ ثُمَّ تُوبُوا إِلَيْهِ﴾.. وفي بعض النصوص ما يظهر منه اتحادهما نحو (دواء الذنوب الاستغفار)..

(٢) آل عمران: ١٣٣

(٣) لم يهلك أي لم يخسر ويستحق العقاب حين وروده على الله سبحانه وتعالى إلَّا من كان ضالاً شقياً.



وقال: صاحب الحسنات لصاحب السّيّئات، وهو صاحب الشّيال: لا تَعجل عسى أَنْ يتبعها بحسنةٍ تمحوها فإنَّ الله ﷺ يقول: ﴿إِنَّ الْحَسَنَاتِ يُذْهِبْنَ السَّيّئاتِ ﴾(١) أو الاستغفار فإنْ قال: أستغفر الله الّذي لا إله إلّا هو عالم الغيب والشّهادة العزيز الحكيم الغفور الرّحيم ذا الجلال والإكرام وأتوب إليه، لم يكتب عليه شيء، وإنْ مضت سبع ساعات ولم يُتْبِعها بحسنة واستغفار قال صاحب الحسنات لصاحب السّيّئات: اكتب على الشّقي المحروم (٢).

٣- عن أبي عبدالله عليه قال: إنَّ العبد إذا أذنب ذنباً أُجِّل من غدوة إلى اللّيل،
 فإنْ استغفر الله لم تكتب عليه.

٤- عن أبي عبدالله على قال: العبد المؤمن إذا أذنب ذنباً أجَّله الله سبع ساعات، فإنْ استغفر الله لم يكتب عليه شيءٌ، وإنْ مضت السّاعات ولم يستغفر كتب عليه سيّئة (٣) ... الحديث.

(۱) هود: ۱۱٤.

(٢) توضيح الخصال الأربع:

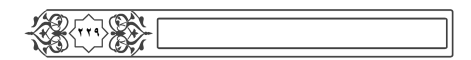
١ - أنْ يهمّ بالحسنة من دون عمل.

٢ - أنْ يعمل بها.

٣- أنْ يهمّ بالسّيئة من دون عمل.

٤- أنْ يعمل بها ولكن يتبعها بحسنة تمحوها أو يستغفر منها قبل مضى سبع ساعات.

(٣) تتمة الحديث: (وإنَّ المؤمن ليَذْكُر ذنبه بعد عشرين سنة حتى يستغفر ربه فيغفر له، وإنَّ المؤمن الكافر لَينساه من ساعته). وَذِكْرُ المؤمن من لطفه سبحانه ونسيان الكافر من سلب لطفه تعالى عنه.



٥- عن حفص قال: سمعت أبا عبدالله عبدالله يقول: ما من مؤمن يذنب ذنباً إلّا أجَّله الله سبع ساعات من النّهار، فإنْ هو تاب لم يكتب عليه شيءٌ، وإنْ هو لم يفعل كتب عليه سيّئة، فأتاه عبّاد البصري فقال له: بلغنا أنّك قلت: ما من عبد يذنب ذنباً إلّا أجَّله الله سبع ساعات من النّهار، فقال: ليس هكذا قلت، ولكني قلت: ما من مؤمن وكذلك كان قولي.

7- عن الصّادق جعفر بن محمَّد لَيُهُاقال: لمّا نزلت هذه الآية ﴿وَالَّذِينَ إِذَا فَعَلُوا فَاحِشَةً أَوْ ظَلَمُوا أَنفُسَهُمْ ذَكَرُوا اللهَ فَاسْتَغْفَرُوا لِلْذُنُومِمْ ﴾(١) صعد إبليس جبلاً بمكة يقال له ثور فصرخ بأعلى صوته بعفاريته فاجتمعوا إليه فقال: نزلت هذه الآية فَمَن لها؟ فقام عفريت من الشّياطين فقال: أنا لها بكذا وكذا، فقال: لستَ لها، ثمَّ قام آخر فقال مثل ذلك، فقال: لستَ لها، فقال الوسواس الخنّاس: أنا لها، قال: بهاذا؟ قال: أعِدهم وأُمنيهم حتى يواقعوا الخطيئة، فإذا واقعوا الخطيئة أنسيتهم الاستغفار، فقال: أنت لها فوكّله بها إلى يوم القيامة.

٧- عن أبي جعفر محمَّد بن علي الباقر الله عن خيار الله عن خيار الله الله عن خيار العباد؟ فقال: اللّذين إذا أحسنوا استبشروا، وإذا أساءوا استغفروا، وإذا أعطوا شكروا، وإذا ابتلوا صبروا، وإذا غضبوا غفروا.

٨- عن أبي عبدالله عليه قال: إذا أراد الله على بعبد خيراً فأذنب ذنباً أتبعه بنقمة ويذكّره الاستغفار، وإذا أراد الله على بعبد شراً فأذنب ذنباً أتبعه بنعمة فيُنسيه

(١) آل عمران: ١٣٥.



الاستغفار ويتهادى به، وهو قول الله ؟ ﴿سَنَسْتَدْرِجُهُم مِّنْ حَيْثُ لاَ يَعْلَمُونَ ﴾ (١) بالنعم عند المعاصي.

١١- عن إسهاعيل بن سهل قال: كتبت إلى أبي جعفر الثّاني على علمني شيئاً إذا أنا قلته كنت معكم في الدّنيا والآخرة، فقال فكتب بخطه أعرفه: أكثِر من تلاوة إنّا أنزلناه، ورطّب شفتيك بالاستغفار.

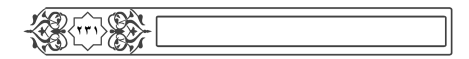
١٢- عن الإمام جعفر بن محمد، عن آبائه على قال: قال رسول الله على: طوبي لمن وجد في صحيفة عمله يوم القيامة تحت كلّ ذنب أستغفر الله.

١٣- عن أمير المؤمنين عليه قال: العجب ممَّن يقنط ومعه الممحاة، قيل: وما الممحاة؟ قال: الاستغفار.

(١) الأعراف: ١٨٢.

<sup>(</sup>٢) في ثواب الأعمال: كان رسول الله ﷺ يقول: مقامي فيكم والاستغفار لكم حصن حصين .. إلخ

<sup>(</sup>٣) الأنفال: ٣٣.



16- عن الإمام الصّادق، عن أبيه، عن جده على قال: قال رسول الله على صاحب السّمال: فإذا عمل العبد سيّئة قال صاحب السّمال: لا تَعْجِل وأنظره سبع ساعاتٍ، فإنْ مضت سبع ساعاتٍ ولم يستغفر، قال: اكتب فها أقلّ حياء هذا العبد.

١٥- عن الإمام الرّضا، عن آبائه ﷺ عن أمير المؤمنين ﷺ أنَّه قال: تعطّروا بالاستغفار لا تفضحنّكم روائح الذّنوب.

الله عن أبي عبدالله، عن أبيه المنه عن أبيه المنه عن أبيه عن أبيه الله عن أبي عبدالله عن أبيه علم الله علم الله علم الله الأعظم: مَن كان عصمة أمره شهادة أنْ لا إله إلَّا الله وأنَّى رسول الله، ومَن إذا أصابته مصيبة قال: إنَّا لله وإنَّا إليه راجعون، ومَن إذا أصابه خيرا قال: الحمد لله ربِّ العالمين، ومَن إذا أصاب خطيئة قال: أستغفر الله وأتوب إليه.



### ٨٦- باب وجوب التّوبة من جميع الذّنوب والعزم على ترك العود أبداً (١)

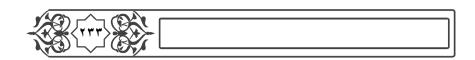
١- عن بعض أصحابنا رفعه قال: إنَّ الله أعطى التّائبين ثلاث خصالٍ لو أعطى خصلةً منها جميع أهل السّهاوات والأرض لنجوا بها، قوله ﴿ فَإِنَّ الله يُحِبُّ التَّوَّابِينَ وَيُحِبُّ المُتَطَهِّرِينَ ﴾ (١) فمن أحبّه الله لم يعذبه، وقوله: ﴿ فَاغْفِرْ لِلَّذِينَ تَابُوا وَاتَّبَعُوا سَبِيلَكَ وَقِهِمْ عَذَابَ الجُحِيمِ ﴾ (١) وذكر الآيات، وقوله: ﴿ إِلَّا مَن تَابُوا وَاتَّبَعُوا سَبِيلَكَ وَقِهِمْ عَذَابَ الجُحِيمِ ﴾ (١) وذكر الآيات، وقوله: ﴿ إِلَّا مَن تَابَ وَآمَنَ وَعَمِلَ عَمَلًا صَالًا فَأُولَئِكَ يُبَدِّلُ الله سَيّنَاتِهمْ حَسَنَاتٍ ﴾ (١) الآية.

(۱) التوبة: حقيقتها الرجوع إلى الله بعد الإعراض عنه أو الرجوع إلى صراط الله المستقيم بعد الانحراف عنه. وقد ذكروا أنَّ الواجب على المذنب عقلاً ونقلاً المبادرة إلى التوبة، قبل أنْ يفجأه الأجل أو يسود قلبه من الذنوب ويُطبع عليه. ولا بُدَّ في التوبة من أمرين الندم على الذنب والعزم على ترك العود إليه أبداً. وبذلك تتحقّق التوبة النصوح التي ورد ذكرها في الكتاب الكريم والسّنّة الشريفة.

(٢) البقرة: ٢٢٢.

(٣) غافر: ٧.

(٤) الفرقان: ٧٠. تمام الآيتين: ﴿الَّذِينَ يَحْمِلُونَ الْعَرْشَ وَمَنْ حَوْلَهُ يُسَبِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ
وَيُؤْمِنُونَ بِهِ وَيَسْتَغْفِرُونَ لِلَّذِينَ آمَنُوا رَبَّنَا وَسِعْتَ كُلَّ شَيْءٍ رَّحْمَةً وَعِلْمًا فَاغْفِرْ لِلَّذِينَ تَابُوا
وَاتَّبَعُوا سَبِيلَكَ وَقِهِمْ عَذَابَ الجُحِيمِ \* رَبَّنَا وَأَدْخِلْهُمْ جَنَّاتِ عَدْنِ الَّتِي وَعَدَّمُّم وَمَن صَلَحَ
مِنْ آبَائِهِمْ وَأَزْوَاجِهِمْ وَذُرِيَّاتِمِمْ إِنَّكَ أَنتَ الْعَزِيزُ الْحُكِيمُ \* وَقِهِمُ السَّيِّنَاتِ وَمَن تَقِ السَّيِّنَاتِ
مِنْ آبَائِهِمْ وَأَزْوَاجِهِمْ وَذُرِيَّاتِمِمْ إِنَّكَ أَنتَ الْعَزِيزُ الْحُكِيمُ \* وَقِهِمُ السَّيِّنَاتِ وَمَن تَقِ السَّيِّنَاتِ
يَوْمَئِذٍ فَقَدْ رَحِمْتَهُ وَذَلِكَ هُو الْفَوْزُ الْعَظِيمُ \* ﴿وَالَّذِينَ لَا يَدْعُونَ مَعَ اللهِ إِلهًا آخَرَ وَلَا يَقْتُلُونَ
النَّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ اللهُ إِلَّا بِالْحُقِّ وَلَا يَزْنُونَ \* وَمَن يَفْعَلْ ذَلِكَ يَلْقَ أَثَامًا \* يُضَاعَفْ لَهُ =



٢- عن أبي عبدالله عليه قال: إذا تاب العبد توبة نصوحاً أحبه الله فستر عليه في الدّنيا والآخرة، قلت: وكيف يستر عليه؟ قال: يُنسي ملكيه ما كتبا عليه من الذّنوب، ويوحي إلى بقاع الأرض اكتمي الذّنوب، ويوحي إلى بقاع الأرض اكتمي ما كان يعمل عليك من الذّنوب فيكقى الله حين يلقاه وليس شيء يشهد عليه بشيء من الذّنوب.

٤- عن محمَّد بن الفضيل، عن أبي الصّباح الكناني قال: سألت أبا عبدالله عن عن قول الله عن قول الله عن أمَنُوا تُوبُوا إِلَى اللهِ تَوْبَةً نَصُوحًا (٢٠) قال: يتوب العبد من الذّنب ثمَّ لا يعود فيه.

قال محمَّد بن فضيل: سألت عنها أبا الحسن السَّام فقال: يتوب من الذَّنب ثمَّ لا يعود فيه، وأحبُّ العِبادِ إلى الله المُفَتَّنُونَ التَّوِّ ابُونَ (٣).

٥- عن أبي جعفر عليه قال: إنَّ الله تبارك وتعالى أشدٌ فرحاً بتوبة عبده من رجل أضلّ راحلته وزاده في ليلة ظلماء فوجدها، فاللهُ أشدٌ فرحاً بتوبة عبده من

الْعَذَابُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَيَخْلُدُ فِيهِ مُهَانًا \* إِلَّا مَن تَابَ وَآمَنَ وَعَمِلَ عَمَلًا صَالِحًا فَأُولَئِكَ يُبَدِّلُ اللهُ سَيِّنَاتِهِمْ حَسَنَاتٍ \* وَكَانَ اللهُ غَفُورًا رَّحِيبًا ﴾.

<sup>(</sup>١) البقرة: ٢٧٥.

<sup>(</sup>٢) التّحريم: ٨.

<sup>(</sup>٣) الْمُنَّن التَّوَّاب: الَّذي يكثر ذنبه وتكثر توبته يذنب الذنب فيتوب منه ثمَّ يبتلي به فيعود ثمَّ يتوب وهكذا.



ذلك الرّجل براحلته حين وجدها.

قال الشّيخ الحرّ العاملي على: الفرح هنا مجازٌ وهو ظاهرٌ.

٦- عن أبي جعفر ﷺ قال: التّائب من الذّنب كَمَن لا ذنب له والمقيم على الذّنب وهو مستغفر منه كالمستهزئ.

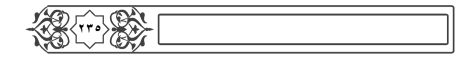
٧- عن أبي عبدالله على قال: أوحى الله إلى داود النبي على عاداود، إنَّ عبدي المؤمن إذا أذنب ذنباً ثمَّ رجع وتاب من ذلك الذّنب واستحيا منّي عند ذكره غفرت له وأنسيته الحفظة وأبدلته الحسنة ولا أُبالي وأنا أرحم الرّاحمين.

٨- عن أمير المؤمنين عليه قال: من تاب تاب الله عليه وأمرت جوارحه أنْ
 تستر عليه وبقاع الأرض أنْ تكتم عليه ونسيت الحفظة ما كانت كتبت عليه.

9- عن أبي عبد الله، عن أبيه، عن آبائه على قال: قال رسول الله على إنَّ لله فُضُولاً من رزقه يَنْحَلُهُ مَن شاء من خلقه والله باسطٌ يده عند كلّ فجر لمذنب اللّيل هل يتوب فيغفر له، ويبسط يده عند مغيب الشّمس لمذنب النهار هل يتوب فيغفر له.

١١- عن الرّضا، عن آبائه عني قال: قال رسول الله عني: مَثَلُ المؤمن عند الله تعالى كمثل ملك مقرب وإنَّ المؤمن عند الله لأعظم من ذلك وليس شيء أحبّ

(١) التّوبة: ١١٧.



إلى الله تعالى من مؤمنٍ تائبٍ ومؤمنةٍ تائبةٍ.

١٢- عن أبي عبدالله عليه الله عليه الدّنيا إلّا لرجلين: رجلٍ يزداد في كلّ يوم إحساناً، ورجلٍ يتدارك ذنبه بالتوبة وأنّى له بالتوبة، والله لو سجد حتّى ينقطع عنقه ما قبل الله منه إلّا بولايتنا أهل البيت.

١٣- عن الرّضا، عن آبائه على قال: قال رسول الله عن الرّضا، عن آبائه على قال: قال رسول الله عن الله الله من جميع ذنوبكم فإنَّ الله يحبُّ الشّاكرين من عباده.



#### ٨٧- باب وجوب إخلاص التّوبة وشروطها

ا- قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا تُوبُوا إِلَى اللَّهِ تَوْبَةً نَصُوحًا عَسَى رَبُّكُمْ أَنْ يُحَفِّرَ عَنْكُمْ سَيِّئَاتِكُمْ وَيُدْخِلَكُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَخْتِهَا الْأَنْهَارُ يَوْمَ لَا يُخْزِي اللَّهُ النَّبِيَّ وَالَّذِينَ آَمَنُوا مَعَهُ نُورُهُمْ يَسْعَى بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَبِأَيْهَانِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا أَغْمِ لَنَا نُورَنَا وَاغْفِرْ لَنَا إِنَّكَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ (١).

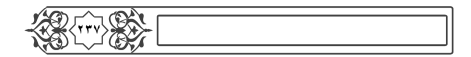
٢- عن أبي عبدالله عليته قال: التوبة النّصوح أنْ يكون باطن الرّجل كظاهره وأفضل.

قال الصّدوق: وقد روي أنَّ التّوبة النّصوح هو أنْ يتوب الرّجل من ذنب وينوي أنْ لا يعود إليه أبداً.

٣- عن أمير المؤمنين على أنَّ قائلاً قال بحضرته: أستغفر الله، فقال: ثكلتك أمّك أتدري ما الاستغفار، الاستغفار درجة العلّيين (٢)، وهو اسم واقع على ستَّة معانٍ، أوَّلها: النّدم على ما مضى، والثّاني: العزم على ترك العود إليه أبداً، والثّالث: أنْ تؤدّي إلى المخلوقين حقوقهم حتّى تلقى الله الله المسل ليس عليك تبعة، والرّابع: أنْ تعمد إلى كلّ فريضة عليك ضيّعتها فتؤدي حقّها، والخامس: أنْ تعمد إلى السّحت فتذيبه بالأحزان حتّى يلصق الجلد بالعظم اللّه على السّحت فتذيبه بالأحزان حتّى يلصق الجلد بالعظم

(١) التحريم: ٨.

<sup>(</sup>٢) أي أنَّ درجة الاستغفار درجة العلّين.



وينشأ بينهما لحم جديد، والسّادس: أنْ تذيق الجسم ألم الطّاعة كما أذقته حلاوة المعصية فعند ذلك تقول: أستغفر الله(١).

(۱) عقّب السيّد الحكيم تشُّن على هذه الرواية بقوله: (وهذا منه وإن كان بياناً للاستغفار الكامل، لا للتوبة، إلَّا أنَّه يصحّ أن يكون بياناً للتوبة الكاملة لاشتهاله على الندم والعزم وزيادة).



### ۸۸- باب استحباب صوم الأربعاء والخميس والجمعة للتوبة، واستحباب الغُسل والصّلاة لها<sup>(۱)</sup>

١- عن أبي عبدالله عن في قول الله عن الله عن أبي عبدالله عبدالله عن أبي عبدالله عن أبي عبدالله عبدالله عبدالله عن أبي عبدالله عن أبي عبدالله عبدالله عن أبي عبدالله عبدالل

٢- عن أمير المؤمنين السلام أنَّه قال: ما أهمّني ذنب أُمهلتُ بعده حتّى أُصلّي ركعتين.

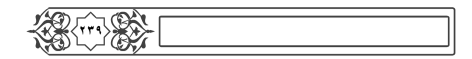
٣- روي عن رسول الله ﷺ: ما من عبد أذنب ذنباً فقام فتطهّر وصلّى ركعتين واستغفر الله إلّا غفر له وكان حقّاً على الله أنْ يقبله لأنّه سبحانه قال: ﴿ وَمَن يَعْمَلْ سُوءًا أَوْ يَظْلِمْ نَفْسَهُ ثُمَّ يَسْتَغْفِرِ اللهَ يَجِدِ اللهَ غَفُورًا رَّحِيمًا ﴾ (٤).

(۱) في باب استحباب غسل التوبة وصلاتها من كتاب الوسائل ورد في حديث: (قم فاغتسل وصلً ما بدا لك، فإنَّك كنت مقيهً على أمر عظيم، ما كان أسوء حالك لو متّ على ذلك، احمد الله، وسله التوبة من كلّ ما يكره، فإنَّه لا يكره إلَّا كلّ قبيح، والقبيح دعه لأهله، فإنَّ لكلً أهلاً).

<sup>(</sup>٢) التّحريم: ٨.

<sup>(</sup>٣) قال الصّدوق على معناه أنْ يصوم هذه الأيام ثمَّ يتوب.

<sup>(</sup>٤) النساء: ١١٠.



### ٨٩- باب جواز تجديد التوبة وصحتها مع الإتيان بشرائطها وإنْ تكرّر نقضها

١- قال تعالى: ﴿فَمَنْ تَابَ مِنْ بَعْدِ ظُلْمِهِ وَأَصْلَحَ فَإِنَّ اللَّهَ يَتُوبُ عَلَيْهِ إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ﴾(١).

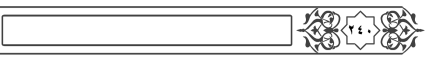
٢- عن محمّد بن مسلم عن أبي جعفر السلام قال: يا محمَّد بن مسلم، ذنوب المؤمن إذا تاب منها مغفورةٌ له فليعمل المؤمن لما يستأنف بعد التوبة والمغفرة، أما والله إنما ليست إلَّا لأهل الإيهان، قُلت: فإنْ عاد بعد التوبة والاستغفار من النذوب وعاد في التوبة، قال: يا محمَّد بن مسلم، أترى العبد المؤمن يندم على ذنبه ويستغفر منه ويتوب ثمَّ لا يقبل الله توبته؟! قلت: فإنَّه فعل ذلك مراراً يذنب ثمَّ يتوب ويستغفر، فقال: كلّما عاد المؤمن بالاستغفار والتوبة عاد الله عليه بالمغفرة، وإنَّ الله غفور رحيم يقبل التوبة ويعفو عن السّيّئات، فإيّاك أنْ تقنَّط المؤمنين من رحمة الله.

٣- عن أبي عبدالله عليه قال: إن الله يحب العبد المفتَّن التوّاب ومن لا يكون ذلك منه كان أفضل.

٤- عن إسحاق بن عمّار عن أبي عبدالله عَلَى قال: ما من مؤمن إلّا وله ذنب عبدالله عن قول الله عن الله عن قول الله عن الل

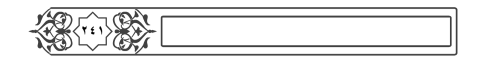
(١) المائدة: ٣٩.

(٢) النجم: ٣٢.



﴿ الَّذِينَ يَجْتَنِبُونَ كَبَائِرَ الْإِثْمِ وَالْفَوَاحِشَ إِلَّا اللَّمَمَ ﴾ (١)؟ قال: الفواحش: الزّنا والسّرقة، واللَّمم: الرّجل يلمّ بالذّنب فيستغفر الله منه.

(١) النجم: ٣٢.



#### ٩٠- باب استحباب تذكّر الذّنب والاستغفار منه كلّما ذكره

١- عن أبي عبدالله عليه قال: إنَّ المؤمن ليذنب الذّنب فيذكر بعد عشرين سنة فيستغفر منه فيغفر له، وإنَّ الكافر ليذنب الذّنب فينساه من ساعته.

٢- عن أبي عبدالله عليه قال: إنَّ الله إذا أراد بعبد خيراً فأذنب ذنباً أتبعه بنقمة ويذكّره الاستغفار ... الحديث.

٣- سئل أبو عبد الله عن الاستدراج؟ فقال: هو العبد يذنب الذّنب فيملي له (١) ويجدّد له عندها النّعم فيلهيه عن الاستغفار فهو مستدرج من حيث لا يعلم.

(١) يملي له: أي يمهله ويؤخّره.



### ٩١- باب استحباب انتهاز فرص الخير والمبادرة به عند الإمكان

١- قال تعالى: ﴿وَسَارِعُوا إِلَى مَغْفِرَةٍ مِنْ رَبِّكُمْ وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا السَّمَوَاتُ وَالْأَرْضُ أُعِدَّتْ لِلْمُتَّقِينَ﴾ (١).

٢- عن جعفر بن محمَّد عن آبائه على \_في وصية النَّبي على الله \_قال: يا على، بادر بأربع قبل أربع: شبابك قبل هرمك، وصحّتك قبل سقمك، وغناك قبل فقرك، وحياتك قبل موتك.

٤- عن أمير المؤمنين عليه قال: قرنت الهيبة بالخيبة، والحياء بالحرمان،
 والفرصة تمر مر السحاب فانتهزوا فُرص الخير.

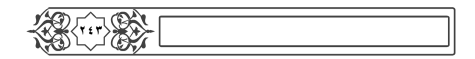
٥- وعنه عليسم: إضاعة الفرصة غُصَّة.

٦- وعنه السُّه: من الخرق المعاجلة قبل الإمكان، والأناة بعد الفرصة (٣).

(١) آل عمران: ١٣٣.

(٢) القصص: ٧٧.

(٣) الخُرق: الحمق، وقلّة العقل، وقد جعل أمير المؤمنين هَمْ كلتا الحالتين ــ العجلة قبل التّمكّن، والأناة بعد الفرصة ــ دليلاً على الحُمق والنّقص.



### ٩٢- باب استحباب تكرار التوبة والاستغفار كلّ يوم وليلة من غير ذنب ووجوبه مع الذّنب

١- عن أبي عبدالله عليه قال: من قال: أستغفر الله مائة مرَّة في يوم غفر الله له سبعائة ذنب، ولا خير في عبد يذنب في يوم سبعائة ذنب.

٢- عن أبي عبدالله على عنى عبدالله على عبدالله عنى عبدالله عبد في حديث \_ قال: إنَّ رسول الله على كان يتوب إلى الله ويستغفره في كلّ يوم وليلة مائة مرَّة من غير ذنب، إنَّ الله يخصّ أولياءه بالمصائب ليؤجرهم عليها من غير ذنب.

٣- عن أبي جعفر عَيْسُ قال: إنَّه كان يقال: من أحبّ عباد الله إلى الله المحسن التّوّاب.



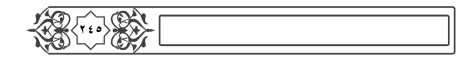
## ٩٣- باب صحّة التّوبة في آخر العمر ولو عند بلوغ النّفس الحلقوم قبل المعاينة، وكذا الإسلام

٢- عن إبراهيم بن محمَّد الهمداني قال: قُلت لأبي الحسن علي بن موسى الرّضا لَلْكُا: لأيّ علَّة أغرق الله في فرعون وقد آمن به وأقرّ بتوحيده؟ قال: لأنّه آمن عند رؤية البأس، والإيهان عند رؤية البأس غير مقبول، وذلك حكم الله تعالى ذكره في السّلف والخلف قال الله تعالى: ﴿ فَلَمّ ارَأُوْا بَأْسَنَا قَالُوا آمَنّا بِالله وَحْدَهُ وَكَفَرْنَا بِمَا كُنّا بِهِ مُشْرِكِينَ \* فَلَمْ يَكُ يَنفَعُهُمْ إِيمَانُهُمْ للَّا رَأُوْا بَأْسَنَا ﴾ (٢) وقال في: ﴿ يَوْمَ يَأْتِي بَعْضُ آيَاتِ رَبِّكَ لَا يَنفَعُ نَفْسًا إِيمَانُهَا لَمْ تَكُنْ آمَنَتْ مِن قَبْلُ أَوْ كَسَبَتْ فِي إِيمَانِهَا لَمْ تَكُنْ آمَنَتْ مِن قَبْلُ أَوْ كَسَبَتْ فِي إِيمَانِهَا لَمْ تَكُنْ آمَنَتْ مِن قَبْلُ أَوْ كَسَبَتْ فِي إِيمَانِهَا لَمْ تَكُنْ آمَنَتْ مِن قَبْلُ أَوْ كَسَبَتْ فِي إِيمَانِهَا لَمْ تَكُنْ آمَنَتْ مِن قَبْلُ أَوْ كَسَبَتْ فِي إِيمَانِهَا لَمْ تَكُنْ آمَنَتْ مِن قَبْلُ أَوْ كَسَبَتْ فِي إِيمَانِهَا لَمْ تَكُنْ آمَنَتْ مِن قَبْلُ أَوْ كَسَبَتْ فِي إِيمَانِهَا خَيْرًا ﴾ (٣) .. الحديث.

(١) النساء: ١٨.

(٢) غافر: ٨٥، ٨٥.

(٣) الأنعام: ١٥٨.



قال: يا ربّ حسبي.

٤- عن أبي جعفر عليه قال: إذا بلغت النفس هذه، وأهوى بيده إلى حلقه لم
 يكن للعالم توبة، وكانت للجاهل توبة.

٥- عن أبي عبدالله عَلَى قال: قال رسول الله عَلى: من تاب قَبْلَ موته بسنة قَبِلَ الله توبته، ثمَّ قال: إنَّ السَّنة لكثير، من تاب قَبْلَ موته بشهر قَبِلَ الله توبته، ثمَّ قال: قال: إنَّ الشّهر لكثير، ثمَّ قال: من تاب قَبْلَ موته بجمعة قَبِلَ الله توبته، ثمَّ قال: وإنَّ الجمعة لكثير، من تاب قَبْلَ موته بيوم قَبِلَ الله توبته، ثمَّ قال: إنَّ يوماً لكثير، من تاب قَبْلَ موته بيوم قَبِلَ الله توبته، ثمَّ قال: إنَّ يوماً لكثير، من تاب قَبْلَ الله توبته، ثمَّ قال: إنَّ يوماً لكثير، من تاب قَبْلَ الله توبته.

٦- عن أبي جعفر عَنِهُ في حديث \_ إنَّ رسول الله على دعا رجلاً من اليهود وهو في السّياق إلى الإقرار بالشّهادتين فأقرّ بها ومات، فأمر الصّحابة أنْ يغسّلوه ويكفّنوه ثمَّ صلّى عليه، وقال: الحمد لله الّذي أنجى بي اليوم نسمةً من النّار.

(١) يمكن أنْ يراد بالمعاينة علمه بحلول الموت وقطعه الطّمع عن الحياة وتيقّنه ذلك كأنَّه بعاينه.

\_



#### ٩٤- باب استحباب الاستغفار في السّحر

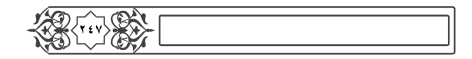
١- قال تعالى: ﴿ الصَّابِرِينَ وَالصَّادِقِينَ وَالْقَانِتِينَ وَالْمُنْفِقِينَ وَالْمُسْتَغْفِرِينَ بِالْأَسْحَارِ ﴾(١).

٢- قال تعالى: ﴿ وَبِالْأَسْحَارِ هُمْ يَسْتَغْفِرُونَ ﴾ (٢).

٤- عن جعفر بن محمَّد لَهُ قال: قال أبي السَّه: قال أمير المؤمنين السَّه: قال رسول الله الله: إنَّ الله جلَّ جلاله إذا رأى أهل قريةٍ قد أسرفوا في المعاصي وفيها ثلاثة نفرٍ من المؤمنين ناداهم جلَّ جلاله يا أهل معصيتي لولا مَنْ فيكم من المؤمنين المتحابين بجلالي، العامرين بصلاتهم أرضي ومساجدي والمستغفرين بالأسحار خوفاً منّي لأنزلت بكم عذابي ثمَّ لا أُبالي.

(١) آل عمران: ١٧.

(۲) الذاريات: ۱۸.



# ٩٥- باب أنَّه يجب على الإنسان أنْ يتلافى في يومه ما فرّط في المسه، ولا يؤخّر ذلك إلى غده

١- قال تعالى: ﴿ وَهُوَ اللَّذِي جَعَلَ اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ خِلْفَةً لِمَنْ أَرَادَ أَنْ يَذَّكَّرَ أَوْ أَرَادَ شُكُورًا ﴾ (١).

7- عن علي بن الحسين الله قال: كان أمير المؤمنين الله يقول: إنّا الدّهر ثلاثة أيام أنت فيا بينهن، مضى أمس بها فيه فلا يرجع أبداً، فإنْ كنتَ عملتَ فيه خيراً لم تحزن لذهابه، وفرحتَ بها استقبلته منه، وإنْ كنتَ فرّطتَ فيه فحسرتك شديدة لذهابه وتفريطك فيه، وأنت [في يومك الّذي أصبحت فيه] من غدٍ في غرّة (٢)، لا تدري لعلّك لا تبلغه وإنْ بلغته لعلَّ حظك فيه التّفريط مثل حظك في الأمس \_ إلى أنْ قال \_ وإنّها هو يومك الّذي أصبحت فيه، وقد ينبغي لك إنْ عقلتَ وفكّرتَ فيها فرّطت في الأمس الماضي عمّا فاتك فيه من حسنات أنْ لا تكون اكتسبتها ومن سيّئات أنْ لا تكون أقصرت عنها \_ إلى أنْ قال \_ فاعمل عَملَ رجلٍ ليس يأمل من الأيّام إلّا يومه الّذي أصبح فيه وليلته، فاعمل أو دع، والله المعين على ذلك.

٣- عن أبي عبدالله عليه الله عليه قال: إنَّ النَّهار إذا جاء قال: يا ابن آدم اعمل في يومك

(١) الفرقان: ٦٢.

<sup>(</sup>٢) الغِرّة: الغفلة أي اغتررت بالغد وسوّفت العمل إليه غافلاً عن أنَّك لا تعلم وصولك إليه وعدم تفريطك فيه.



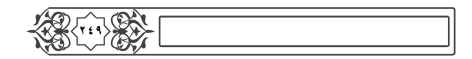
هذا خيراً أشهد لك به عند ربّك يوم القيامة، فإنّي لم آتك فيما مضى، ولا آتيك فيما بقى، فإذا جاء اللّيل قال مثل ذلك.

٤- عن أبي عبدالله عليه قال: إنْ قدرت أنْ لا تُعرَف فافعل (وما عليك ألَّا يثني عليك النَّاس)، وما عليك أنْ تكون مذموماً عند النَّاس إذا كنت محموداً عند الله، ثمَّ قال: قال أبي علي بن أبي طالب عَيْهُ: لا خير في العيش إلَّا لرجلين: رجل يزداد في كلّ يوم خيراً، ورجل يتدارك منيته (سيّئته) بالتوبة ... الحديث.

٦- عن أبي عبدالله عليه أنَّه قال: من استوى يوماه فهو مغبون، ومن كان آخر يوميه خيرهما فهو ملعون، ومن لم ير يوميه خيرهما فهو ملعون، ومن لم ير الزّيادة في نفسه فهو إلى النقصان، ومن كان إلى النقصان فالموت خير له من الحياة.

\_

<sup>(</sup>۱) قال الشهيد الثّاني تشُّه: كلُّ نَفَس من أنفاس العمر جوهرة نفيسة لا عِوضَ لها يمكن أنْ يشترى بها كنزٌ من الكنوز لا يتناهى نعيمه أبد الآباد، وانقضاء الأنفاس ضائعة أو مصروفة إلى ما يجلب الهلاك خسران عظيم هائل لا تَسمحُ به نفسُ عاقل.



### ٩٦- باب وجوب محاسبة النّفس كلّ يوم وملاحظها وحمد الله على الحسنات وتدارك السّيّئات

١- عن أبي الحسن الماضي (١) عليه قال: ليس منّا مَنْ لم يحاسب نفسه في كلّ يوم، فإنْ عمل حسناً استزاد الله، وإنْ عمل سيّئاً استغفر الله منه وتاب إليه.

٢. عن أبي عبدالله عبدالله عبد قال: إذا أراد أحدكم أنْ لا يسأل الله شيئاً إلا أعطاه فلييأس من النّاس كلّهم، ولا يكون له رجاءٌ إلّا من عند الله جلَّ ذكره، فإذا علم الله جلَّ وعزَّ ذلك من قلبه لم يسأل الله شيئاً إلَّا أعطاه، فحاسبوا أنفسكم قبل أنْ تحاسبوا عليها، فإنَّ للقيامة خمسين موقفاً كلّ موقف مقداره ألف سنة (٢)، ثُمَّ تلا قوله تعالى: ﴿فِي يَوْم كَانَ مِقْدَارُهُ أَلْفَ سَنَةٍ مِمَّا تَعُدُّونَ ﴾ (٣).

٣- عن علي بن الحسين البين قال: ابن آدم إنّك لا تزال بخير ما كان لك واعظٌ
 من نفسك، وما كانت المحاسبة من همّك وما كان الخوف لك شعاراً، والحزن لك

(١) الإمام الكاظم عيسه.

<sup>(</sup>٢) تفريع المحاسبة على الأمر باليأس عن الناس والرجاء من الله يدلّ على أنَّ الإنسان إنَّما يرجو الناس من دون الله ﷺ في عامّة أموره وهو غافل عن ذلك، وإنَّ عامّة المحاسبات إنَّما ترجع إلى ذلك، وذكر الوقوف في مواقف القيامة بعد الأمر بمحاسبة النفس يدلّ على أنَّ الوقفات هناك إنَّما تكون للمحاسبات، فمن حاسب نفسه في الدّنيا يوماً فيوماً لم يحتج إلى تلك الوقفات في ذلك اليوم.

<sup>(</sup>٣) السّجدة: ٥.



دثاراً، ابن آدم إنَّك ميّت ومبعوث وموقوف بين يدي الله فأعدّ جواباً.

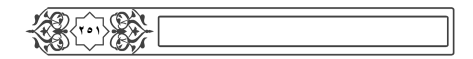
٤- عن أبي ذر الله في حديث \_ قال: قلت: يا رسول الله في كانت صحف إبراهيم؟ قال: كانت أمثالاً كلّها [وكان فيها]: أيّها الملك المبتلى المغرور إنّي لم أبعثك لتجمع الدّنيا بعضها على بعض، ولكنْ بعثتك لتردّ عني دعوة المظلوم، فإنّي لا أردّها وإنْ كانت من كافر، وعلى العاقل ما لم يكن مغلوباً [على عقله] أنْ تكون له ساعاتٌ: ساعةٌ يناجي فيها ربّه، وساعةٌ يحاسب فيها نفسه، وساعةٌ يتفكّر فيها صنع الله إليه، وساعةٌ يخلو فيها بحظّ نفسه من الحلال، فإنّ هذه السّاعة عونٌ لتلك السّاعات، واستجهامٌ للقلوب، وتفريغٌ لها ... الحديث.

٥- عن رسول الله عنى قال: لذِكْرُ الله بالغدوّ والآصال خير من حَطْمِ السّيوف في سبيل الله على يعني: من ذكر الله بالغدوّ وتذكّر ما كان منه في ليله من سوء عمله، واستغفر الله وتاب إليه [فإذا انتشر في ابتغاء ما قسم الله له] انتشر وقد حُطّت سيّئاته، وغفرت ذنوبه، ومن ذكر الله بالآصال وهي العشيّات وراجع نفسه فيها كان منه يومه ذلك من سرفه على نفسه وإضاعته لأمر ربّه فذكر الله واستغفر الله تعالى وأناب راح إلى أهله وقد غفرت له ذنوبه.

٦- عن أمير المؤمنين عَيْسَا قال: من حاسب نفسه ربح، ومن غفل عنها خسر،
 ومن خاف أَمِن (١)، ومن اعتبر أبصر (٢)، ومن أبصر فَهم، ومن فَهم علم.

(٢) أي أنَّ من قاس الأمور بعضها ببعض، واتعظ بآيات الله وأيّامه أضاءت بصيرته فكأنَّه هِنه قال: مَن اعتبر تنوّر قلبه بنور الله تعالى، ومن تنوّر قلبه عَقَلَ المقدمات البرهانيّة، ومن عَقَل المقدّمات البرهانيّة علم النتيجة المترتّبة عليها.

<sup>(</sup>١) أي أنَّ من اتَّقى الله أُمِنَ من عذابه يوم القيامة.



٧- عن أبي ذر الله \_ في وصية النّبي الله له \_ أنّه قال: يا أبا ذرّ حاسب نفسك قبل أنْ تُحاسب فإنّه أهون لحسابك غداً، وزن نفسك قبل أنْ توزن، وتجهّز للعرض الأكبر يوم تعرض لا تخفى على الله خافية له \_ إلى أنْ قال: \_ يا أبا ذرّ لا يكون الرّجل من المتقين حتّى يحاسب نفسه أشدّ من محاسبة الشّريك شريكه، فيعلم من أين مطعمه، ومن أين مشربه، ومن أين ملبسه، أ مِن حلال أو من حرام؟ يا أبا ذرّ، من لم يبالِ من أين اكتسب المال لم يبالِ الله من أين أدخله النّار.

٨- عن الصّادق، عن أبيه للمُهُ قال: اللّيل إذا أقبل نادى منادٍ بصوت يسمعه الخلائق إلّا الثّقلين يا ابن آدم، إنّي خلق جديد، إنّي على ما فِيّ شهيد فخذ منّي فإنّي لو طلعت الشمس لم أرجع إلى الدّنيا، ولم تزدد فِيّ من حسنة، ولم تستعتب فِيّ من سيّئة، وكذلك يقول النّهار إذا أدبر اللّيل.

٩- عن على بن الحسين المنطق قال: إنَّ المَلَك الحافظ على العبد يكتب في صحيفة أعماله فاملوا في أوّلها خيراً، وفي آخرها خيراً، يغفر لكم ما بين ذلك.



### ٩٧- باب وجوب زيادة التّحفّظ عند زيادة العمر خصوصاً أبناء الأربعين فصاعداً

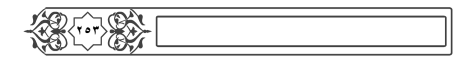
١- قال تعالى: ﴿ وَوَصَّيْنَا الْإِنْسَانَ بِوَالِدَيْهِ إِحْسَانًا حَمَلَتْهُ أُمَّهُ كُرْهًا وَوَضَعَتْهُ كُرْهًا وَوَضَعَتْهُ كُرْهًا وَوَضَعَتْهُ كُرْهًا وَحَمْلُهُ وَفِصَالُهُ ثَلَاثُونَ شَهْرًا حَتَّى إِذَا بَلَغَ أَشُدَّهُ وَبَلَغَ أَرْبَعِينَ سَنَةً قَالَ رَبِّ كُرْهًا وَحَمْلُهُ وَفِصَالُهُ ثَلَاثُونَ شَهْرًا حَتَّى إِذَا بَلَغَ أَشُدَّهُ وَبَلَغَ أَرْبَعِينَ سَنَةً قَالَ رَبِّ أَوْزِعْنِي أَنْ أَشْكُرَ نِعْمَتَكَ الَّتِي أَنْعَمْتَ عَلِيَّ وَعَلَى وَالِدَيَّ وَأَنْ أَعْمَلَ صَالِحًا تَرْضَاهُ وَأَصْلِحْ لِي فِي ذُرِّيَتِي إِنِّي تُبْتُ إِلَيْكَ وَإِنِّي مِنَ المُسْلِمِينَ ﴾ (١).

٢- عن أبي عبدالله عَلَى قال: إنَّ العبد لفي فُسحةٍ من أمره ما بينه وبين أربعين سنةً، فإذا بلغ أربعين سنةً أوحى الله الله الله عمله وكثيره وصغيره وكبيره.

٣- عن أبي جعفر هم قال: إذا أتت على الرّجل أربعون سنة قيل له: خذ حذرك فإنّك غير معذور، وليس ابن الأربعين أحق بالحذر من ابن العشرين، فإنّ الّذي يطلبها واحدٌ وليس براقد، فاعمل لما أمامك من الهول، ودع عنك فضول القول.

٤- عن أبي عبدالله عَيْسَ قال: خُذْ لنفسك [من نفسك]، خُذْ منها في الصّحة قبل السّقم، وفي القوّة قبل الضّعف، وفي الحياة قبل المات.

(١) الأحقاف: ١٥.



٥- عن أمير المؤمنين عليه قال: العمر الله يأعذر الله فيه (١) إلى ابن آدم ستّون سنة.

٢- سُئل الصّادق ﷺ عن قول الله ﴿ أَوَلَمْ نُعَمِّرْكُم مَّا يَتَذَكَّرُ فِيهِ مَن تَذَكَّرُ فِيهِ مَن تَذَكَّرُ ﴿ (٢) ، فقال: توبيخٌ لابن ثهانية عشر سنةً.

٧- عن الصّادق جعفر بن محمَّد السَّل قال: ثلاثٌ من لم تكن فيه فلا يُرجى خيره أبداً: من لم يخشَ الله في الغيب، ولم يرع في الشّيب، ولم يستح من العيب.

(۱) أي سَوِّغ لابن آدم أنْ يعتذر فيه، يعني أنَّ ما قبل السّتين \_ من أيام الصّبا والشباب والكهولة \_ قد يُعذر الإنسان فيه على اتباع هوى النفس لغَلَبة الشهوة وَشَرَه الحداثة، فإذا تجاوز السّتين دخل في سن الشيخوخة، وذهبت عنه غلواء شِرَّته، فلا عُذر له في الجهل.

(٢) فاط : ٣٧.



#### ٩٨- باب وجوب عمل الحسنة بعد السيّئة

١- قال تعالى: ﴿ وَأَقِمِ الصَّلَاةَ طَرَفِي النَّهَارِ وَزُلَفًا مِنَ اللَّيْلِ إِنَّ الحُسنَاتِ يُذْهِبْنَ السَّيِّتَاتِ ذَلِكَ ذِكْرَى لِلذَّاكِرِينَ ﴾ (١).

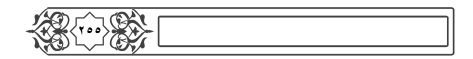
٢- عن أبي عبدالله عليه على حديث .. من أحبّ أنْ يعلم ما له عند الله فلينظر ما لله عنده، ومن خلا بعمل فلينظر فيه، فإنْ كان حسناً جميلاً فليمض عليه، وإنْ كان سيّئاً قبيحاً فليجتنبه، فإنَّ الله أولى بالوفاء والزّيادة، ومن عمل سيّئة في السّرّ فليعمل حسنة في السّرّ، ومن عمل سيّئة في العلانيّة فليعمل حسنة في العلانيّة.

٣- عن هشام بن سالم، عن أبي عبدالله على قال: كان على بن الحسين على على عن الحسين على يقول: ويل لمن غلبت آحاده أعشاره، فقلت له: وكيف هذا؟ قال: أمّا سمعتَ الله على يقول: ﴿مَن جَاءَ بِالسَّيِّئَةِ فَلَا يُجْزَىٰ إِلَّا مِثْلَهَا ﴾ (٢) فالحسنة الواحدة إذا عملها كتبت له عشراً، والسّيَّة الواحدة إذا عملها كتبت له واحدة، فنعوذ بالله ممّن يرتكب في يوم واحد عشر سيّئات، ولا يكون له حسنة واحدة فتغلب حسناتُه سيّئاتِه.

٤- عن أبي عبدالله عَيْسُ قال: إنَّ الله ﷺ أوحى إلى عيسى عَيْسُ.: ما أكرمتُ

(۱) هود: ۱۱٤.

(٢) الأنعام: ١٦٠.



خليقة بمثل ديني، ولا أنعمت عليها بمثل رحمتي، اغسل بالماء منك ما ظهر، وداوِ بالحسنات ما بطن، فإنَّك إليَّ راجع، شمّر، فكلّ ما هو آتٍ قريبٌ، وأسمعني منك صوتاً حزيناً.

٥- عن أبي جعفر الباقر عَيْثُ قال: سمعته يقول: ما أحسن الحسنات بعد السّيّئات، وما أقبح السّيّئات بعد الحسنات.

٢- عن أبي ذر على قال: قال رسول الله على: اتق الله حيثها كنت، وخالق النّاسَ بخُلقٍ حسن، وإذا عملتَ سيّئةً فاعمل حسنةً تمحوها.



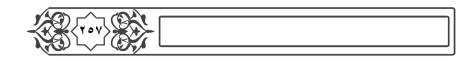
#### ٩٩- باب صحّة التّوبة من المُرتدّ

١- قال تعالى: ﴿ وَمَن يَرْ تَلِدُ مِنكُمْ عَن دِينِهِ فَيَمُتْ وَهُوَ كَافِرٌ فَأُولَائِكَ حَبِطَتْ أَعْهَا هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ ﴾ (١). أَعْهَا هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ ﴾ (١).

٢- عن أبي جعفر على قال: من كان مؤمناً فعمل خيراً في إيهانه، ثمَّ أصابته فتنة فكفر ثُمَّ تاب بعد كفره كتب له، وحسب له كلّ شيءٍ كان عمله في إيهانه، ولا يبطله الكفر إذا تاب بعد كفره.

(١) القرة: ٢١٧.

تقريب الاستلال بالآية: إنَّ قوله تعالى ﴿فَيَمُتْ وَهُوَ كَافِرٌ ﴾ ظاهر في الاحترازيّة فيدلّ على أنَّ المرتدّ على قسمين، من يمت وهو كافر ومن يمت وهو غير كافر، وهذا الثاني لا يُتصوّر إلَّا أن يكون مسلماً، إذ غير المسلم كافر مطلقاً، ومقتضى ذلك قبول توبة المرتدّ إذ لا يمكن أن يصير مسلماً إلَّا مع قبول توبته.



#### ١٠٠- باب وجوب الاشتغال بصالح الأعمال عن الأهل والمال

١- قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا لَا تُلْهِكُمْ أَمْوَالُكُمْ وَلَا أَوْلَادُكُمْ عَنْ ذِكْرِ اللَّهِ وَمَنْ يَفْعَلْ ذَلِكَ فَأُولَئِكَ هُمُ الْخَاسِرُ ونَ ﴾ (١).

٢- عن أمير المؤمنين على قال: إنَّ ابن آدم إذا كان في آخر يومٍ من أيام الدّنيا وأوَّل يومٍ من أيام الآخرة مُثلّ له مالُهُ ووُلْدُهُ وعمله فيلتفتُ إلى ماله فيقول: والله إنَّي كنت عليك حريصاً شحيحاً، فها ليَ عندك؟ فيقول: خُذْ منّي كفنك، قال: فيلتفتُ إلى وُلْدِهِ فيقول: والله، إنَّي كنتُ لكم محبّاً وإنَّي كنتُ عليكم محامياً فهاذا [لي] عندكم؟ فيقولون: نؤديك إلى حفرتك نواريك فيها، قال: فيلتفت إلى عمله فيقول: والله إنَّي كنتُ فيك لزاهداً، وإنْ كنتَ [عليً] لثقيلاً، فيقول: أنا قرينك في قبرك ويوم نشرك حتى أعرض أنا وأنت على ربك .. الحديث.

(١) المنافقون: ٩.



# ١٠١- باب وجوب الحذر من عَرض العمل على الله ورسوله والأئمَّة الله

١- قال تعالى: ﴿ وَقُلِ اعْمَلُوا فَسَيرَى اللهُ عَمَلَكُمْ وَرَسُولُهُ وَاللَّوْمِنُونَ وَسَتُرَدُّونَ
 إِلَى عَالِم الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ فَيُنَبِّئُكُمْ بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ (١).

٢- عن أبي عبدالله على رسول الله على رسول الله على العباد كل صباح، أبرارها وفجّارها، فاحذروها، وهو قول الله ﴿ وَقُلِ اعْمَلُوا فَسَيرَى الله عَمَلُوا فَسَيرَى
 الله عَمَلَكُمْ وَرَسُولُهُ ﴾ (٢) وسكت (٣).

٣- سُئل أبو عبدالله عَن قول الله \$: ﴿ اعْمَلُوا فَسَيرَى اللهُ عَمَلُكُمْ وَرَسُولُهُ وَاللَّهُ عِنْدُن ﴾ (١) قال: هم الأئمة هَا.

٤- عن أبي عبدالله على قال: ما لكم تسوءون رسول الله على: فقال له رجل: كيف نسوءه؟ فقال: أمّا تعلمون أنّ أعمالكم تعرض عليه، فإذا رأى فيها معصية ساءه ذلك، فلا تسوءوا رسول الله على وسرّوه.

٥- عن عبدالله بن أبان الزّيات وكان مكيناً عند الرّضا عِينه قال: قلت

(١) التوبة: ١٠٥.

(٢) التّوبة : ١٠٥.

(٣) أيْ لم يقرأ تتمة الآية وهي ﴿والمؤمنون﴾، وسكت عن تفسيره بالأئمّة ﷺ، كأنّ الوقت والظّرف آنذاك لم يسمح بذكر عرض الأعمال على الأئمة ﷺ.

(٤) التّوبة : ١٠٥.



للرضا عِنَى الله في ولأهل بيتي، فقال: أَوَ لستُ أفعل، إِنَّ أعالكم لتعرض عليَّ في كلّ يوم وليلة، قال: فاستعظمت ذلك، فقال لي: أَمَا تقرأ كتاب الله هن ﴿ وَقُلِ اعْمَلُوا فَسَيرَى اللهُ عَمَلَكُمْ وَرَسُولُهُ وَاللَّوْمِنُونَ ﴾ (١) قال: هو وَ الله عليُّ بن أَبِي طالب عِنهِ (٢).

٦- عن رسول الله على قال: حياتي خير لكم، ومماتي خير لكم ـ إلى أنْ قال: \_ وأمَّا مفارقتي إيّاكم فإنَّ أعمالكم تعرض عليّ كلّ يوم، فما كان من حسن استزدت الله لكم، وما كان من قبيح استغفرت الله لكم ... الحديث.

٧- عن رسول الله على قال: من ضمن لي ما بين لحييه وما بين رجليه ضمنتُ
 له الحنة (٣).

٨- عن ابن أذينة قال: كنتُ عند أبي عبدالله عنه فقلت له: قول الله عنى:
 ﴿ وَقُلِ اعْمَلُوا فَسَيرَى اللهُ عَمَلَكُمْ وَرَسُولُهُ وَالْمُؤْمِنُونَ ﴾ (١) قال: إيّانا عنى.

٩- عن بريد العجلي قال: قلت لأبي جعفر ﷺ: ﴿اعْمَلُوا فَسَيَرَى اللهُ

(١) التّوية : ١٠٥.

<sup>(</sup>٢) وأولاده الأئمّة هَمْ وإنّم خصّه الإمام هِم بالذكر لأنّه المصداق حين الخطاب \_ أي بالآية الشريفة \_ أو لأنّه الأصل والعمدة والفرد الأول.

<sup>(</sup>٣) قال الصدوق عني من ضمن لي لسانه وفرجه. وأسباب البلايا تنفتح من هذين العضوين، وجناية اللسان الكفر بالله وقول الزّور والبهتان والإلحاد في أسهاء الله وصفاته والغيبة والنميمة والتهمة وذلك من جنايات اللسان. وجناية الفرج الوطء حيث لا يحلّ بنكاح ولا ملك يمين.

<sup>(</sup>٤) التّوية: ١٠٥.



عَمَلَكُمْ وَرَسُولُهُ وَالْمُؤْمِنُونَ ﴾(١) فقال: ما من مؤمن يموت ولا كافر فيوضع في قبره حتّى يُعرض عمله على رسول الله ﷺ وعلى عليٍّ وهلمّ جرّاً إلى آخر من فرض الله طاعته على العباد.

١٠- عن أبي بصير، قال: قلت لأبي عبدالله عَنْ قول الله ﴿ وَقُلِ اعْمَلُوا فَسَيرَى اللهُ عَمَلَكُمْ وَرَسُولُهُ وَاللَّوْمِنُونَ ﴾ (٢) ما المؤمنون؟ قال: مَنْ عسى أنْ يكون إلَّا صاحبك.

١١- عن عبدالله بن أبان قال: قلت للرضا السَّلَم: إنَّ قوماً من مواليك سألوني أنْ تدعو الله لهم، فقال: والله إنِّ لأعرض أعمالهم على الله في كلِّ يوم.

(١) التّوبة: ١٠٥.

(٢) التّوبة: ١٠٥.

## الفهرس

| ٧   | كلمة الناشر                                                   |
|-----|---------------------------------------------------------------|
| ۱۱  | المقدّمة                                                      |
| 10  | نبذة عن الشَّيخ الحرّ العاملي ١١٨ و كتاب وسائل الشّيعة        |
| ۲١  | أبواب جهاد النفس وما يناسبه                                   |
| ۲۳  | ۱ – باب و جوبه                                                |
| 17  | ٢- باب الفروض على الجوارح ووجوب القيام بها                    |
| ٠١  | ٣- باب جملة ممَّا ينبغي القيام به من الحقوق الواجبة والمندوبة |
|     | ٤- باب استحباب ملازمة الصفات الحميدة واستعمالها وذكر          |
| ٠٩  | نبذة منها                                                     |
| ٤٩  | ٥ - باب استحباب التفكّر فيها يوجب الاعتبار والعمل             |
| ۱ د | ٦- باب استحباب التخلّق بمكارم الأخلاق وذكر جملة منها          |
| ٣   | ٧- باب وجوب اليقين بالله في الرزق والعمر والنفع والضرّ        |
| 7   | ٨- باب وجوب طاعة العقل ومخالفة الجهل                          |
| ١.  | ٩ - باب وجوب غلبة العقل على الشهوة وتحريم العكس               |
| 17  | ١٠- باب و جوب الاعتصام بالله                                  |
| ۲۳  | ١١ - باب وجوب التوكّل على الله والتفويض إليه                  |

| ٦٦  | ١٢ - باب عدم جواز تعلّق الرجاء والأمل بغير الله      |
|-----|------------------------------------------------------|
|     | ١٣- باب وجوب الجمع بين الخوف والرجاء والعمل لما يرجو |
| ٦٨  | و يخاف                                               |
| ٧.  | ١٤ - باب وجوب الخوف من الله                          |
| ٧٤  | ١٥ - باب استحباب كثرة البكاء من خشية الله            |
| ٧٦  | ١٦ - باب وجوب حسن الظنّ بالله، وتحريم سوء الظنّ به   |
| ٧٩  | ١٧ - باب استحباب ذمّ النفس وتأديبها ومقتها           |
| ٨٠  | ١٨ - باب وجوب طاعة الله                              |
| ۸۳  | ١٩ - باب وجوب الصبر على طاعة الله والصبر عن معصيته   |
| ٨٥  | ۰ ۲ - باب و جوب تقوی الله                            |
| ۸۸  | ۲۱- باب وجوب الورع                                   |
| 97  | ٢٢- باب وجوب العفّة                                  |
| ٩٤  | ٢٣- باب وجوب اجتناب المحارم                          |
| ٩,٨ | ٢٤- باب وجوب أداء الفرائض                            |
| ٠.  | ٢٥- باب استحباب الصبر في جميع الأمور                 |
| ١٠٤ | ٢٦- باب استحباب الحلم                                |
| ٧٠٧ | ٢٧- باب استحباب الرفق في الأمور                      |
| ١٠٩ | ۲۸- باب استحباب التواضع                              |
| 111 | ٢٩- باب استحباب التواضع عند تجدد النعمة              |
| ۱۱۲ | ٣٠- باب تأكّد استحباب التواضع للعالم و المتعلّم      |



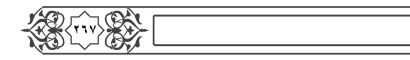
| ۱۱۳   | ٣١- باب استحباب التواضع في المأكل والمشرب ونحوهما        |
|-------|----------------------------------------------------------|
|       | ٣٢- باب وجوب إيثار رضي الله على هوى النفس وتحريم         |
| ۱۱٤   | العكس                                                    |
| ١١٦   | ٣٣- باب وجوب تدبّر العاقبة قبل العمل                     |
| ۱۱۸   | ٣٤- باب وجوب إنصاف الناس ولو من النفس                    |
| ١٢١   | ٣٥- باب أنّه يجب على المؤمن أن يحب للمؤمنين ما يحب لنفسه |
|       | ٣٦- باب استحباب اشتغال الإنسان بعيب نفسه عن عيب          |
| 177   | الناس                                                    |
| 170   | ٣٧- باب وجوب العدل                                       |
| ١٢٧   | ٣٨- باب أنّه لا يجوز لمن وصف عدلا أن يخالفه إلى غيره     |
| ١٢٨   | ٣٩- باب وجوب إصلاح النفس عند ميلها إلى الشرّ             |
| ١٢٩   | • ٤ - باب وجوب اجتناب الخطايا والذنوب                    |
| ۱۳۳   | ١ ٤ - باب وجوب اجتناب المعاصي                            |
| ١٣٥   | ٤٢- باب وجوب اجتناب الشهوات واللذّات المحرّمة            |
| ١٣٦   | ٤٣- باب وجوب اجتناب المحقرات من الذنوب                   |
| 1     | ٤٤ - باب تحريم كفران نعمة الله                           |
| ١٤٠   | ٥ ٤ - باب وجوب اجتناب الكبائر                            |
| 1 2 7 | ٤٦- باب تعيين الكبائر التي يجب اجتنابها                  |
| ١٥٠   | ٤٧ - باب صحّة التوبة من الكبائر                          |

|       | ٤٨- باب تحريم الإِصرار على الذنب ووجوب المبادرة بالتوبة  |
|-------|----------------------------------------------------------|
| 104   | والاستغفار                                               |
| 100   | ٤٩- باب جملة مما ينبغي تركه من الخصال المحرّمة والمكروهة |
| 171   | • ٥- باب تحريم طلب الرئاسة مع عدم الوثوق بالعدل          |
|       | ٥١- باب استحباب لزوم المنزل غالباً مع الإِتيان بحقوق     |
| 178   | الإخوان                                                  |
| ١٦٦   | ٥٢ - باب تحريم اختتال الدنيا بالدين                      |
| ١٦٨   | ٥٣ - باب وجوب تسكين الغضب عن فعل الحرام وما يسكّن به     |
| 1 / 1 | ٥٤ - باب وجوب ذكر الله عند الغضب                         |
| ١٧٢   | ٥٥- باب تحريم الحسد ووجوب اجتنابه دون الغبطة             |
| 110   | ٥٦ – باب جملة مما عفي عنه                                |
| ١٧٦   | ٥٧ - باب تحريم التعصّب على غير الحق                      |
| ۱۷۸   | ٥٨ – باب تحريم التكبّر                                   |
| ١٨٠   | ٥٩ - باب تحريم التجبّر والتيه والاختيال                  |
| ۱۸۳   | ٠٦- باب حد التكبر والتجبر المحرمين                       |
| ١٨٥   | ٦١- باب تحريم حب الدنيا المحرمة ووجوب بغضها              |
| ١٨٧   | ٦٢ - باب استحباب الزهد في الدنيا وحد الزهد               |
| 197   | ٦٣ - باب استحباب ترك ما زاد عن قدر الضرورة من الدنيا     |
| 198   | ٦٤- باب كراهة الحرص على الدنيا                           |
| 190   | ٦٥- باب كراهة حب المال والشر ف                           |



| 197   | ٦٦- باب كراهة الضجر والكسل                              |
|-------|---------------------------------------------------------|
| 197   | ٦٧ - باب كراهة الطمع                                    |
| 199   | ٦٨ - باب كراهة الخرق                                    |
| ۲.,   | ٦٩ - باب تحريم إساءة الخلق                              |
| ۲٠١   | ٧٠- باب تحريم السفه وكون الإنسان ممن يتقى شره           |
| 7.7   | ٧١- باب تحريم الفحش ووجوب حفظ اللسان                    |
| 7.0   | ٧٢- باب تحريم البذاء وعدم المبالاة بالقول               |
| 7.7   | ٧٣- باب تحريم القذف حتى للمشرك مع عدم الاطلاع           |
| ۲.٧   | ٧٤- باب تحريم البغي                                     |
| 7 • 9 | ٧٥- باب كراهة الافتخار                                  |
| 711   | ٧٦- باب تحريم قسوة القلب                                |
| 717   | ٧٧- باب تحريم الظلم                                     |
|       | ٧٨- باب وجوب رد المظالم إلى أهلها واشتراط ذلك في التوبة |
| 710   | منها، فإن عجز استغفر الله للمظلوم                       |
| 717   | ٧٩- باب اشتراط توبة من أضل الناس برده لهم إلى الحق      |
| 719   | ٨٠- باب تحريم الرضا بالظلم والمعونة للظالم وإقامة عذره  |
| 771   | ٨١- باب تحريم اتباع الهوى الذي يخالف الشرع              |
|       | ٨٢- باب وجوب اعتراف المذنب لله بالذنوب واستحقاق         |
| 777   | العقاب                                                  |
| 770   | ٨٣- ياب و جو ب الندم على الذنو ب                        |

| 777   | ٨٤- باب وجوب ستر الذنوب وتحريم التظاهر بها                   |
|-------|--------------------------------------------------------------|
|       | ٨٥- باب وجوب الاستغفار من الذنب والمبادرة به قبل سبع         |
| 777   | ساعات                                                        |
|       | ٨٦- باب وجوب التوبة من جميع الذنوب والعزم على ترك العود      |
| 777   | أبداً                                                        |
| ۲۳٦   | ٨٧- باب وجوب إخلاص التوبة وشروطها                            |
|       | ٨٨- باب استحباب صوم الأربعاء والخميس والجمعة للتوبة          |
| ۲۳۸   | واستحباب الغسل والصلاة لها                                   |
| 739   | ٨٩- باب جواز تجديد التوبة وصحتها مع الإتيان بشرائطها         |
| 7     | ٩٠ - باب استحباب تذكر الذنب والاستغفار منه كلما ذكره         |
| 737   | ٩١ - باب استحباب انتهاز فرص الخير والمبادرة به عند الإمكان   |
| 757   | ٩٢ - باب استحباب تكرار التوبة والاستغفار كل يوم وليلة        |
|       | ٩٣- باب صحة التوبة في آخر العمر ولو عند بلوغ النفس           |
| 7 £ £ | الحلقوم                                                      |
| 7     | ٩٤ - باب استحباب الاستغفار في السحر                          |
| 7 2 7 | ٩٥- باب انه يجب على الإنسان أن يتلافي في يومه ما فرط في أمسه |
|       | ٩٦- باب وجوب محاسبة النَّفس كلِّ يوم وملاحظتها وحمد الله     |
| 7     | على الحسنات وتدارك السّيّئات                                 |
|       | ٩٧ - باب وجوب زيادة التّحفّظ عند زيادة العمر خصوصاً أبناء    |
| 707   | الأربعين فصاعداً                                             |



| 408   | ٩٨ - باب وجوب عمل الحسنة بعد السيّئة                  |
|-------|-------------------------------------------------------|
| 707   | ٩٩ - باب صحة التوبة من المرتد                         |
| Y0V   | ١٠٠ - باب وجوب الاشتغال بصالح الأعمال عن الأهل والمال |
| Y 0 A | ١٠١ - باب وجوب الحذر من عرض العمل على الله            |
| 771   | الفهرس                                                |

رقم الإيداع في دار الكتب والوثاق ببغداد ٧٤٤ لسنة ٢٠١٦